
Université Paris Ouest  

Nanterre La Défense 

 

 

Nerval, écrivain voyageur : une nouvelle forme 

de voyage littéraire 

 

 

 Thèse de doctorat  

Langue et littérature françaises 

Présentée par Chang Hwa PARK  

Sous la direction de Madame le Professeur 

Gabrielle CHAMARAT 

Soutenue le 15 février 2012 

 

 

 

 

Membres de jury :  

Mr Jacques BONY, Professeur Emérite, Université Par is Est Créteil Val de 

Marne, rapporteur 

Mr Michel BRIX, Professeur d’Enseignement Supérieur , Univeristé de 

Namur, rapporteur 

Mr Jean-Louis CABANES, Professeur Emérite, Univeris ité Paris Ouest 

Nanterre La Défense 

Mme Gabrielle CHAMARAT, Professeur Emérite, Univers ité Paris Ouest 

Nanterre La Défense 

Mr Philippe DESTRUEL, Professeur - HDR, Rectorat Di jon - Bourgogne 



Titre : Nerval, écrivain voyageur : une nouvelle forme de voyage littéraire 

 

Mots clés : voyage, intertextualité, autobiographie, référence, réécriture, recomposition 

 

Résumé 

Cette étude est consacrée aux procédés narratifs du récit de voyage de Nerval, du point 

de vue de l’intertextualité et de l’autobiographie. Dans la première partie, nous 

abordons le récit de voyage en général, en centrant l’attention sur le voyage littéraire 

subjectif et autobiographique : son statut spécifique en tant que genre littéraire, son 

évolution chronologique, ses formes, son intertextualité et son caractère 

autobiographique. Dans la deuxième partie, nous étudions la spécificité du récit de 

voyage de Nerval sur le plan narratif, sur celui de l’intertextualité et sur celui de 

l’écriture autobiographique, selon les différents types des voyages nervaliens : voyage 

réaliste (Voyage en Orient, Lorely), voyage excentrique (Les Faux Saulniers), voyage 

parodique (Les Nuits d’octobre), voyage autobiographique (Promenades et Souvenirs) et 

voyage intérieur (Aurélia). Enfin, dans la troisième partie, nous analysons la poétique 

du voyage littéraire de Nerval dans la perspective de la modernité de son écriture, en 

considérant le mélange des formes, les pratiques intertextuelles (référence, réécriture et 

recomposition), l’originalité du voyageur fantaisiste, le récit poétique et dialogique et 

l’écriture réaliste. 

 

Title : Nerval, traveler writer : a new form of literary tr avel 

Summary 

This study focuses on the narrative processes of travel story of Nerval, in terms of 

intertextuality and autobiography. In the first part, we discuss of the travel story in 

general, with a focus on the subjective and autobiographical literary travel : its special 

status as literary genre, its chronological develpment, its forms, its intertextuality and its 

autobiographical nature. In the second part, we study specificity of the travel story of 

Nerval on the narrative level, that of intertextuality and that of autobiographical writing, 

according to diffrents types of Nerval’s travels : realistic travel (Voyage en Orient, 

Lorely), eccentric travel (Les Faux Saulniers), parodic travel (Les Nuits d’octobre), 

autobiographical travel (Promenades et Souvenirs) and interior travel (Aurélia). Finally, 

in the third part, we analyse the poetics of travel writing of Nerval in the context of the 

modernity of his writing, considering the mixture of forms, the intertextual practices 

(reference, rewriting and reorganzation), the originality of fanciful traveler, the poetic 

and dialogic stroy and realistic writing. 



 

 1

 
Table des matières 

 

INTRODUCTION........................................................................................... 5 

PREMIERE PARTIE : RECIT DE VOYAGE ET ECRITURE DU VOYAGE 19 

Chapitre 1. Problématique du récit de voyage................................................................ 21 

Études sur le récit de voyage.................................................................................... 21 
1. Évolution historique.................................................................................................. 22 

1) Du voyage antique au voyage de découverte....................................................... 25 

2) Naissance de l’art du voyage ............................................................................... 31 

3) Diversification du modèle de voyage................................................................... 37 

4) Prise de conscience du littéraire........................................................................... 48 

5) Voyage littéraire ................................................................................................... 61 

6) Fin de voyage ? .................................................................................................... 69 
2. Problématique du récit de voyage............................................................................. 74 

1) Récit de voyage, un genre hybride ? .................................................................... 74 

2) Lettre, journal et récit........................................................................................... 76 

3) Contrat de sincérité ou déguisement du mensonge.............................................. 84 

4) Poétique du récit de voyage ................................................................................. 89 
3. Le récit de voyage au XIXe siècle............................................................................. 93 

1) Typologie du récit de voyage au XIXe siècle....................................................... 93 

2) Modèles de récits de voyage des écrivains voyageurs....................................... 101 

« Naissance du voyage littéraire ».......................................................................... 101 

Itinéraire de Paris à Jérusalem : modèle du récit de voyage littéraire .................. 105 

Lamartine, Voyage en Orient : journal d’impressions de voyage............................110 

Hugo, Le Rhin : lettres de voyage fictionnelles.......................................................115 

Chapitre 2. Écriture du voyage..................................................................................... 122 

1. Référence au modèle littéraire ................................................................................ 122 
2. Intertextualité et écriture instable............................................................................ 127 

1) Définition, concept et problématique................................................................. 127 

2) Écriture instable : variations des titres chez Nerval........................................... 136 

3. Récit de voyage et autobiographie.......................................................................... 141 

1) Le pacte autobiographique................................................................................. 141 

2) Le récit de voyage et l’autobiographie............................................................... 149 



 

 2

DEUXIEME PARTIE : RECIT DE VOYAGE DE NERVAL........................ 155 

L’évolution du voyage : du Voyage en Orient à Aurélia. ....................................... 156 

Chapitre 1. Voyage réaliste .......................................................................................... 157 

1. Voyage en Orient..................................................................................................... 157 

1) Voyage réel et voyage imaginaire ...................................................................... 160 

2) Voyage réaliste et voyage romanesque .............................................................. 166 

3) Clichés du voyage .............................................................................................. 169 

4) Mythe oriental .................................................................................................... 172 
2. Lorely : bricolage de quatre voyages ...................................................................... 174 

1) Récit recomposé................................................................................................. 174 

2) Récit autobiographique ...................................................................................... 177 

3) Voyage littéraire référentiel, refus de la description .......................................... 180 

4) Voyage artistique : voyageur fantaisiste............................................................. 185 

Chapitre 2. Voyage excentrique ................................................................................... 190 

1. Méta-récit hybride : Les Faux Saulniers................................................................. 190 

1) Récit excentrique et digression .......................................................................... 190 

2) Micro-récits en abyme ....................................................................................... 201 

3) Écriture oppositionnelle ..................................................................................... 206 

4) Confusion d’identité........................................................................................... 215 

5) Autobiographie fragmentaire ............................................................................. 218 

6) Quête du Livre et quête du récit......................................................................... 225 
2. Voyage parodique : Les Nuits d’octobre................................................................. 234 

1) Voyage excentrique ou anti-voyage ................................................................... 234 

2) Mosaïque des micro-récits ................................................................................. 238 

3) Voyage humoristique.......................................................................................... 242 

4) Réalisme nervalien............................................................................................. 245 

Chapitre 3. Voyage littéraire ........................................................................................ 250 

1. Voyage autobiographique : Promenades et Souvenirs............................................ 250 

1) Autobiographie ? ................................................................................................ 250 

2) Mosaïque de l’autoportrait ................................................................................. 253 

3) Voyage à la recherche du moi ............................................................................ 256 

4) Voyage fantaisiste............................................................................................... 258 
2. Voyage intérieur : Aurélia....................................................................................... 262 

1) Référence et effacement de référence ................................................................ 262 

2) Souvenirs et ressouvenirs................................................................................... 265 

3) Errance ............................................................................................................... 269 

4) Dédoublement .................................................................................................... 271 



 

 3

TROISIEME PARTIE : POETIQUE DU VOYAGE NERVALIEN............... 275 

Chapitre 1. Formes du voyage nervalien ...................................................................... 276 

1. Récits de voyage par lettres .................................................................................... 276 
1) Lettre, journal et récit dans Voyage en Orient.................................................... 278 

2) Forme épistolaire dans Les Faux Saulniers....................................................... 285 
2. Récit de voyage et feuilleton................................................................................... 287 

Chapitre 2. Structure en abyme .................................................................................... 291 

1. Voyage en Orient : voyage à double structure......................................................... 291 

2. Récits dans le récit .................................................................................................. 295 
1) « Le Songe de Polyphile », modèle du récit nervalien....................................... 296 

2) « Les Pyramides ».............................................................................................. 306 

3) « Histoire du calife Hakem » ............................................................................. 309 

4) « Histoire de la reine du Matin et de Soliman prince des génies ».................... 312 

5) Récits d’aventures et micro-récits anecdotiques................................................ 316 

Chapitre 3. Macrotextualité dans le récit nervalien...................................................... 322 

1. Macrotextualité nervalienne.................................................................................... 322 
1) « Les Amours de Vienne » et Pandora.............................................................. 322 

2) La Bohême galante et Petits Châteaux de Bohême............................................ 328 

3) Évolution des Odelettes..................................................................................... 331 

4) Théâtre, sonnet, chanson et légende................................................................... 336 
2. Intertextualité et macrotextualité dans le récit nervalien ........................................ 339 

1) Inertextualité nervalienne................................................................................... 339 

2) Référence ........................................................................................................... 341 

3) Réécriture et recomposition ............................................................................... 343 

4) Ressouvenirs ...................................................................................................... 346 

Chapitre 4. Modernité du voyage nervalien ................................................................. 348 

1. Voyage littéraire nervalien ...................................................................................... 348 
1) Voyageur moderne : fantaisiste .......................................................................... 348 

2) Récit poétique et prose poétique ........................................................................ 354 
2. Nouveau récit de voyage ? ...................................................................................... 362 

1) Récit dialogique, humoristique et ironique........................................................ 362 

2) Intertextualité et réalisme................................................................................... 369 

CONCLUSION .......................................................................................... 374 

BIBLIOGRAPHIE ..................................................................................... 379 



 

 4

I. Œuvres de Nerval .................................................................................................... 379 
II. Œuvres sur le voyage ............................................................................................. 379 
III. Ouvrages critiques sur Nerval............................................................................... 380 

i. Biographies.......................................................................................................... 380 

ii. Critiques et essais............................................................................................... 380 
IV. Ouvrages collectifs et articles critiques sur Nerval ............................................... 382 

i. Ouvrages collectifs sur Nerval ............................................................................ 382 

ii. Articles sur Nerval.............................................................................................. 383 
V. Ouvrages et articles généraux................................................................................. 385 

i. Ouvrages et articles sur le récit de voyage.......................................................... 385 

ii. Ouvrages généraux............................................................................................. 389 

INDEX ....................................................................................................... 393 

Noms de personnes et personnages .............................................................................. 393 

 



 

 5

Introduction 

 

Quand on lit les textes de la dernière période de Gérard de Nerval, on est frappé par le  

fait que la plupart d’entre eux ont la forme du récit de voyage. Comment peut-on centrer 

le sujet de nos recherches sur le récit de voyage chez Nerval ? Là se trouve le point de 

départ de notre étude sur l’oeuvre de Gérard de Nerval. Pour répondre à cette question, 

il est nécessaire de faire une remarque spécifique sur la vie de Nerval, d’une part, et ses 

récits, d’autre part. 

Nerval est un grand voyageur, un marcheur infatigable, un « homme qui court ». 

Lorsqu’on lit ses récits de voyage, d’un côté, on a l’impression qu’il marche comme un 

marathonien, de sorte que ne peut le suivre un promeneur allant à une vitesse normale 

(rappelons la rapidité de sa traversée à pied du Valois dans Sylvie et Les Faux 

Saulniers) ; d’un autre côté, on le voit prendre le temps, tantôt ralentir à son gré son 

allure, tantôt tracer “une courbe parabolique”1 ou en zigzag selon sa fantaisie, comme 

dans Les Nuits d’octobre et les Promenades et Souvenirs. Comme un promeneur dans la 

ville, le voyageur nervalien choisit à sa guise une ligne courbe au lieu d’une ligne 

droite. Toute sa vie, Nerval s’est sans cesse déplacé : du grand voyage en Orient, en 

passant par le Grand Tour en Europe, aux petits voyages à Paris et à ses alentours, c’est-

à-dire “à quelques lieues de Paris”, à Saint-Germain et dans le Valois, sous forme de 

déambulations, promenades, errances de quelques jours.  

                                                 
1 “Nerval ne rentre pas directement en France, mais trace, ainsi qu’il l’écrit dans « Angleterre et 

Flandre », une curieuse « courbe parabolique » pour revenir à Paris. De ce voyage de retour, on ne 

connaît que des bribes. [...], Gérard est revenu sur le continent en prenant le bateau de Ramsgate à 

Anvers. [...] La ligne « courbe parabolique » qu’il décrit l’entraîne ensuite vers les bords du Rhin, puis le 

conduit à remonter la Moselle, de Coblence à Metz. C’eût été mal connaître Nerval que de croire qu’il 

allait revenir à Paris en droite ligne. Ce voyage de 1846 en Angleterre est donc tout autant un voyage en 

Belgique et dans l’ouest de l’Allemagne.” Pichois et Brix, Gérard de Nerval, Fayard, 1995, p. 261. 



 

 6

Bref, “Nerval est un homme aux semelles de vent”2 avant Rimbaud. 

En outre, son existence est échelonnée non seulement d’innombrables voyages, mais 

encore de plusieurs crises. Elle est marquée par l’errance et balisée de continuels 

déplacements. 

En 1834, grâce à l’héritage de son grand-père maternel3, Nerval peut partir pour la 

première fois loin de Paris. Il va dans le sud-est de la France, visite Avignon, Aix-en-

Provence, Marseille, Antibes, Nice. Puis, en cachette de son père, le Dr Labrunie4, il 

pousse jusqu’à Gênes, Livourne, Civitavecchia, Rome et Naples. Il revient à Marseille, 

passe par Nîmes et rentre à Paris via Agen, pays natal de son père. Ce voyage dure 

environ deux mois, de la mi-septembre à la mi-novembre. Le souvenir en ressurgira 

plus tard dans Octavie et le Voyage en Orient. 

En 1836, une avance sur un contrat avec l’éditeur Eugène Renduel, pour un roman 

jamais écrit, qui devait s’intituler Les Confessions galantes de deux gentilshommes 

périgourdins, lui permet de faire un premier voyage en Belgique5 avec le cosignataire 

du contrat, Théophile Gautier. À cette occasion les deux jeunes écrivains parcourent 

Bruxelles, Anvers, Gand et Ostende, au “pourchas du blond”, c’est-à-dire à la recherche 

de femmes du type des beautés blondes de Rubens. À l’automne de 1838, Nerval fait 

son premier voyage en Allemagne, partiellement avec Dumas “un de nos célèbres 

                                                 
2 Jacques Bony, « Introduction », Aurélia et autres textes autobiographiques, GF Flammarion, 1990, 

p. 16. 
3 C’est toujours cet héritage qui lui permet de fonder la luxueuse revue Le Monde dramatique en mai 

1835, et la faillite de cette tentative en 1836 conduit Nerval à devenir un forçat du journalisme comme 

feuilletoniste dramatique. 
4 Nerval dit à son père que son voyage se limitera au sud-est de la France, et qu’il reviendra en 

passant par Agen le sud-ouest de la France. 
5 Nerval a fait six voyages en Belgique : le premier au cours de l’été 1836, à la recherche de beautés 

blondes, le deuxième en octobre 1840 lors de la représentation de Piquillo, le troisième en septembre 

1844, le quatrième pendant l’été 1846 au retour de Londres, le cinquième fin août 1850 sur le chemin de 

l’Allemagne, le dernier en mai 1852 sur le chemin de la Hollande. 



 

 7

écrivains touristes”, en vue de préparer Léo Burckart6, un drame politique traitant le 

conflit entre les étudiants révolutionnaires et le pouvoir réactionnaire ; il visite Baden, 

Strasbourg, Carlsruhe, Manheim. 

En 1839, chargé d’une mission politique, il quitte Paris, traverse la Suisse, passe par 

Constance, Lindau, Augsbourg, Munich et arrive Vienne. Il y séjourne de la mi-

novembre 1839 au début mars 1840, et y rencontre surtout Franz Liszt et Marie Pleyel. 

Cette dernière semble lui avoir fourni le modèle de Pandora, femme fatale. Les quatre 

premiers chapitres de l’« Introduction » du Voyage en Orient sont la relation de ce 

voyage de 1839 de Paris à Vienne. Le séjour à Vienne est transposé surtout dans « Les 

Amours de Vienne » et Pandora. 

Nerval fait ensuite un long séjour en Belgique d’octobre à décembre 1840, visite 

Bruxelles, Anvers, Gand, Liège, et participe le 15 décembre la première de Piqiullo à 

Bruxelles. À l’occasion, il y revoit sa cantatrice préférée Jenny Colon, et la divine 

pianiste Marie Pleyel. Certains critiques parlent avec prudence de ces retrouvailles qui 

seraient une des causes de la crise ultérieure. En février 1841 a lieu la première crise 

avérée. D’abord il est interné dans la maison de santé de Mme Sainte-Colombe, située 

rue de Picpus, puis en mars 1841 il entre chez le Dr Esprit Blanche, à la clinique de la 

rue de Norvins à Montmartre, et en sort en novembre.  

En 1843, il part pour l’Orient, un voyage longtemps rêvé, qu’il a fait pendant un an, 

probablement afin de prouver à ses amis et surtout à son père son rétablissement après 

sa maladie de 1841. Dès son retour de ce grand périple, en 1844, il se rend de nouveau 

en Belgique et en Hollande, en compagnie d’Arsène Houssaye, de la mi-septembre à la 

mi-octobre. Ils visitent Anvers, La Haye, Leyde, Harlem7, Rotterdam, Amsterdam. 

                                                 
6 Bien qu’écrit en collaboration avec Dumas, Léo Burckart (1839) est signé du seul nom de Nerval. 

Au contraire, Piquillo (1837) et L’Alchimiste (1839) ont paru sous le seul nom de Dumas. 
7 La ville de Laurent Coster, lequel inspire à Nerval en 1851 le drame de L’Imagier de Harlem. 



 

 8

Nerval fait encore de brefs séjours à Londres en 1846 et 1849, dont il tirera « Les Nuits 

de Londres » des Nuits d’octobre. 

En été 1850, il part pour Weimar en vue d’assister aux fêtes organisées en l’honneur 

de Herder et de Goethe, mais y arrive trop tard. Il visite Weimar, Cologne et Leipzig 

d’août à septembre. Entre 1851 et 1852, il subit maintes crises. Désormais internements 

et sorties vont alterner jusqu’à la fin de sa vie. Nerval est hospitalisé à la Maison 

Dubois, maison de santé municipale, le 23 janvier 1852, après l’échec de L’Imagier de 

Harlem8, une pièce écrite en collaboration avec Méry, représentée au théâtre de la Porte 

Saint-Martin. Il en sort le 15 février. À peine un an plus tard, du 6 février au 27 mars 

1853, il est de nouveau hospitalisé et traité à la Maison Dubois. Encore interné le 27 

août 1853 à la clinique du Dr Émile Blanche à Passy, il y reste jusqu’au 27 mai 1854, 

sauf quelques jours de sortie9 grâce à une rémission. Dans les intervalles, c’est-à-dire 

dans les moments de répit, il se déplace sans cesse, fait de petits voyages dans le Valois 

tout en s’efforçant d’écrire. 

Malgré sa faible santé, sa production littéraire est extrêmement abondante durant 

cette période. L’année 1852 est mémorable au niveau de la publication : Les Illuminés 

chez Victor Lecou et Lorely chez Giraud et Dagneau, La Bohême galante en feuilleton 

du 1er juillet au 15 décembre dans L’Artiste, et Les Nuits d’octobre en feuilleton entre le 

9 octobre et le 13 novembre dans L’Illustration, et encore Contes et Facéties10 (Giraud 

et Dagneau). Les Petits Châteaux de Bohême (Eugène Didier) sont enregistrés dans la 

Bibliographie de la France 1er javnier 1853. En revanche, en 1854 Nerval ne publie 

presque rien. Étant donné sa vie de la dernière période (1851-1855) et sa production 

littéraire, les intermittences sont un des éléments intéressants pour éclairer son oeuvre 

particulièrement au plan psychanalitique. 

                                                 
8 Après L’Imagier de Harlem, Nerval entreprend encore Jodelet et Misanthropie et repentir. 
9 Entre fin septembre et début octobre 1853. 
10 Ce recueil comprend trois contes antérieurement publiés : « La Main enchantée », « Le Monstre 

vert » et « La Reine de poissons ». 



 

 9

En mai 1852, après son sejour à la Maison Dubois, Nerval voyage encore en 

Belgique et en Hollande, passe par Bruxelles, Anvers, La Haye, Amsterdam, Zaardam. 

Au départ il avait formé le projet d’aller jusqu’en Allemagne et même à Copenhague11, 

mais doit y renoncer. Le voyage avait pour but les fêtes organisées à l’occasion de 

l’inauguration d’une statue de Rembrandt à Amsterdam. Mais cette fois il arrive trop tôt 

au contraire du voyage à Weimar de 1850, et la statue est encore voilée. Son article 

« Les Fêtes de Mai en Hollande », publié dans la Revue des Deux Mondes, prend place à 

la dernière partie de Lorely, qui paraît à la fin du printemps 1852. 

Entre 1853 et 1854, il subit plusieurs hospitalisations suite de ce qu’il appelle “une 

sorte de fièvre nerveuse qui me vient de temps en temps”, “cette bizarre exaltation 

nerveuse”12. En juin et en juillet 1854, il fait son dernier voyage en Allemange. Il passe 

par Strasbourg, Baden-Baden, Karlsruhe, Stuttgart, Munich, Augsbourg, Nuremberg, 

Leipzig, arrive à Weimar le 8 juillet, et rentre à Paris peu après le 20 juillet. Le 8 août 

1854, il entre chez le Dr Blanche à Passy et en ressort prématurément le 19 octobre 

contre l’avis du médecin, grâce à une intervention de la Société des gens de lettres. 

En dehors de ces grands voyages cités plus haut, Nerval poursuit une série de petits 

voyages en Île-de-France de 1846 à sa mort. Ainsi la dernière partie de sa vie est 

marquée par d’incessants déplacements et l’instabilité psychique. Même à l’intérieur de 

Paris, il est connu comme un infatigable flâneur, un vagabond sans domicile fixe, 

introuvable même par ses amis, car “son logis est partout et nulle part”13. Dans sa vie 

pleine de voyages, sa boulimie de mouvement semble intimement liée à une autre, celle 

                                                 
11 Lettre à Émile de Girardin, le 22 avril 1852 : “Je pars pour l’Allemagne, et j’irai sans doute jusqu’à 

Copenhague.” (II : 1299) Nous citons les textes de Nerval d’après la nouvelle édition des Oeuvres 

complètes, établie sous la direction de Jean Guillaume et Claude Pichois, dans la “Bibliothèque de la 

Pléiade”, en trois volumes, t. I publié en 1989, t. II en 1984, t. III en 1993. Les références au texte sont 

données directement à la suite des citations : en chiffres romains le volume, en chiffres arabes la page. 
12 Cité par Pichois et Brix, Gérard de Nerval, p. 334-335 . 
13 Cité par Pichois et Brix, Gérard de Nerval, Fayard, 1995, p. 255 : « Nouvelles à la main » (rubrique 

anonyme), Le Corsaire-Satan, 19 octobre 1846.  



 

 10

d’écrire sans cesse, jusqu’à sa mort. Le vagabondage nocturne et l’errance diurne dans 

Paris apparaissent respectivement dans Les Nuits d’octobre et Aurélia. 

Il y a manifestement un lien entre cette vie pleine de voyages et cette écriture où 

domine le voyage. Nerval déclare d’ailleurs lui-même qu’il est l’écrivain “dont la vie 

tient intimement aux ouvrages” (III : 686). Ses voyages sont avant tout littéraires. En un 

sens, ils semblent avoir préalablement pour but de lui permettre d’écrire des relations de 

voyage, plus précisément, de monnayer ses feuilletons sous forme de comptes rendus de 

voyage. N’oublions pas que Nerval était connu de ses contemporains comme traducteur 

autant que feuilletoniste, et surtout dramaturge. 

 

Si l’on examine ses textes publiés pendant la dernière période de sa vie de 1850 à 

1855, où Nerval réduit progressivement son activité journalistique14 et consacre plus de 

temps à la littérature, on est frappé par le fait que la plupart de ses récits sont fondés sur 

ses voyages, et que la part autobiographique y est croissante. Dans le Voyage en Orient, 

Les Faux Saulniers, Lorely, Les Nuits d’octobre, Promenades et Souvenirs, Aurélia, 

cela est même un phénomène doublement significatif, non seulement au niveau de la 

forme, mais aussi du contenu. À ce titre les textes nervaliens méritent d’être abordés en 

tant que récits de voyage. 

L’exemple premier du récit de voyage est bien sûr le Voyage en Orient, car le titre 

même annonce le genre, et le texte est fondé effectivement sur le grand voyage en 

Orient de l’auteur en 1843, quoique une partie considérable soit composée de fictions. 

Après cette oeuvre, le thème de « l’Orient » est récurrent dans le récit nervalien, comme 

un mythe personnel. Les Faux Saulniers rapportent les pérégrinations de l’auteur à Paris 

et en l’Île-de-France, à la recherche d’un livre unique, introuvable, mais indispensable 

                                                 
14 Juste après la faillite du Monde dramatique en mai 1836, Nerval se met au journalisme pour payer 

ses dettes. Il débute au Figaro le 1er octobre 1836, collabore au feuilleton dramatique de La Charte de 

1830 et à celui de La Presse. Son activité chroniqueur atteint son culminant les années de 1844 à 1846, 

époque où Nerval est très demandé par L’Artiste, Le Figaro, La Presse, la Revue des Deux Mondes, etc. 



 

 11

pour écrire son feuilleton. Lorely est le compte rendu d’un voyage en Allemagne et en 

Flandre, qui résulte en fait de quatre voyages différents. À noter que le Voyage en 

Orient et Lorely sont des montages de fragments déjà publiés comme comptes rendus de 

voyage. Les Nuits d’otobre sont le journal de trois jours d’errance à Paris et au Valois 

en vue d’un essai d’écriture réaliste, sous prétexte d’une invitation à la chasse à la 

loutre. Les Promenades et Souvenirs rapportent des déplacements aux alentours de 

Paris, surtout dans le Valois, à la recherche d’un nouveau logement dans Paris et à 

Montmartre. Aurélia est un récit de voyage à l’intérieur du moi sous forme de rêves, 

dans lequel se trouvent plusieurs voyages du narrateur-héros, par exemple, l’errance au 

centre de Paris et le voyage en rêve au centre de la terre. 

 

Si l’on considère tous ses récits de voyage du point de vue de l’histoire, on relève 

quelques points intéressants. 

En premier lieu, chaque voyage a un prétexte derrière lequel se cache le vrai but. Au 

fond, chaque voyage renferme une espèce de quête. La quête de l’amour ou de la 

création artistique dans le Voyage en Orient, la quête d’un livre manquant dans Les 

Faux Saulniers, la recherche d’un nouveau logement ou de son propre passé dans les 

Promenades et Souvenirs, la recherche de l’identité du moi dans Aurélia. Ce qui est 

frappant, c’est que la quête passe au premier plan, reléguant au second le but affiché par 

le voyageur nervalien. 

Deuxièmement, le texte raconte à la fois les événements du voyage et les souvenirs 

du passé. Ainsi, à partir des Faux Saulniers, le récit nervalien s’infiltre peu à peu dans 

l’écriture autobiographique. Dans un certain sens, Nerval essaie d’écrire une sorte 

d’autobiographie à travers le récit de voyage, quoique de manière fragmentaire et 

partielle. D’un autre point de vue, le ressort de l’oeuvre nervalienne ne se trouve-t-il pas 



 

 12

dans l’écriture autobiographique15? Les Petits Châteaux de Bohême relèveraient de 

l’autobiographie poétique, les Promenades et Souvenirs correspondraient à une véritable 

autobiograhie selon le critère de Philippe Lejeune, Aurélia renfermerait une 

autobiographie spirituelle ou religieuse. Quoi qu’il en soit, dans le récit nervalien 

s’unissent étroitement l’écriture autobiographique et l’écriture du voyage. 

Troisièmement, le thème de l’Orient réapparaît fréquemment comme un mythe 

personnel, dans tous les textes parus après le Voyage en Orient. L’Orient apparaît sous 

un jour positif comme l’opposé de l’Occident, la terre maternelle de toutes les 

civilisations et la terre de ressourcement, ou bien sous un jour négatif dans sa réalité 

dégradée et décevante, selon l’aveu de Nerval dans sa correspondance, car il est sensible 

à la pauvreté de la population locale. 

Quatrièmement, l’itinéraire, le mouvement se rétrécissent de plus en plus, comme le 

dit le narrateur en tête des Nuits d’octobre16, et le voyage se ressere progressivement 

autour du foyer sur le plan géographique, quand sa durée se fait de plus en plus courte : 

du voyage en Orient (type de grand voyage), en passant par les voyages dans des pays 

européens (type de Grand Tour17), puis en Île de France, surtout le Valois, et enfin à 

Paris (type de petit voyage). Le rétrécissement du déplacement n’a-t-il pas un rapport 

étroit avec l’évolution de l’oeuvre ? 

Enfin, cinquièmement, il faut remarquer le caractère intertextuel du récit nervalien. 

Intertextes et références s’y multiplient de même que les digresssions y foisonnent. Le 

                                                 
15  Philippe Destruel qualifie les Promenades et Souvenirs d’autobiographie laïque et Aurélia 

d’autobiographie religieuse ou initiatique. Voir Philippe Destruel, L’Écriture nervalienne du temps, p. 

21. 
16 “Avec le temps, la passion des grands voyages s’éteint, à moins qu’on ait voyagé assez longtemps 

pour devenir étranger à sa patrie. Le cercle se rétrécit de plus en plus, se rapprochant peu à peu du foyer.” 

(III : 313) 
17 “Né à la fin du XVIe siècle, le Grand Tour fut l’occasion pour de nombreux jeunes hommes de 

découvrir l’Euope continental. Véritable tradition, il perdure jusqu’au XIXe siècle.” Jean Marie 

Goulemot, «Le Grand Tour comme apprentissage », Magazine littéraire, No 432, Juin 2004, p. 32. 



 

 13

récit nervalien est un véritable creuset où se mêlent et se fondent diverses pratiques 

d’intertextualité18. Les Faux Saulniers en sont un cas exemplaire. Nerval y tente d’écrire 

un récit historique non romanesque en vue d’éviter l’amendement. Pour cela il utilise 

une multitude d’intertextes attestant l’historicité et l’authenticité de son texte. 

Dans l’ensemble, le récit de voyage nervalien prend un aspect autobiographique. Mis 

à part le reportage de son itinéraire, Nerval écrit un récit personnel concernant son moi 

en associant au déplacement son propre passé. Il en résulte que son voyage est au moins 

double. D’un côté, un voyage réel (de surface) du je-narrateur relatant le déplacement 

spatio-temporel d’un lieu à un autre et du présent vers le passé, d’un autre côté, un 

voyage profond à la quête du moi, la recherche de son identité à travers l’écriture. 

S’agit-il d’une autobiographie déguisée ? 

Nerval poursuit, tout au long de sa carrière littéraire, la quête d’une forme nouvelle. 

Excepté dans les écrits de jeunesse19, depuis la traduction de Faust de Goethe (1828) et 

les Poésies allemandes (1830), en passant par les textes en vers et le théâtre, par 

exemple, Léo Burckart (1839), jusqu’aux textes en prose poétique (ou récit poétique) de 

la dernière période (1851-1855), il ne cesse d’expérimenter, à la recherche d’une forme 

propre à son écriture personnelle, libérée des contraintes du genre traditionnel. D’où se 

posent d’autres questions. Quelle est la nouveauté de l’écriture nervalienne ? Et quels 

rapports se tissent entre le récit de voyage et la modernité de son écriture?  

 

Avant d’aborder le récit de voyage nervalien dans la deuxième partie de ce travail, 

nous donnerons au préalable un aperçu du récit de voyage en général dans la première 

partie. Les études de la littérature de voyage ont commencé dans les années 1960 à 

                                                 
18 Corinne Bayle, dans sa biographie de Gérard de Nerval : l’inconsolé (Aden, 2008), compare le 

travail poétique nervalien à une “broderie” ou une “toile d’araignée”. 
19 Frank Paul Bowman constate qu’il y a “chez Nerval une rupture assez profonde entre les écrits de 

jeunesse et ce qui vient par la suite”. Frank Paul Bowman, La Conquête de soi par l’écriture, p. 20. 



 

 14

Turin ; c’est donc un domaine relativement récent par rapport à d’autres champs 

littéraires. 

Le récit de voyage, qui rapporte par définition une expérience vécue, individuelle, du 

voyage, est essentiellement caractérisé par la forme fragmentaire et le style inachevé. Il 

est constitué en règle générale d’une juxtaposition de fragments, ce qui donne une 

textualité discontinue. Fragmentation et discontinuité textuelles offrent à l’auteur une 

certaine liberté de forme, de compostion et de style. Exception faite des contraintes de la 

continuité spatiale et de la succession temporelle, inhérentes au voyage même, tout un 

ensemble hétérogène peut être greffé sur le récit de voyage. En ce sens, c’est un genre 

ouvert, susceptible de faire fusionner diverses formes. 

Le récit de voyage classique présente en général deux versants : un scientifique et un 

imaginaire. Ainsi l’aventure ou l’exploration dans le voyage est souvent mensongère. 

La véracité du récit est faible, en dépit des déclarations d’authenticité et de sincérité de 

l’auteur. Rappelons le voyage de Lucien et d’Apulée, récits imaginaires, auxquel Nerval 

est particulièrement attaché. Le récit de voyage aux XVII e et XVIIIe siècles est surtout 

marqué par l’exploration scientifique, et son discours concerne principalement la 

connaissance de pays exotiques. Ainsi, le récit de voyage de cette période est 

scientifique, érudit et objectif. Au XIXe siècle s’opère un tournant du récit de voyage. À 

partir de cette époque, il entre à part entière dans le champ littéraire. Il prend enfin place 

dans la littérature, quoique à titre de sous-genre ou de genre marginal. Parallèlement, le 

récit de voyage devient subjectif, voire autobiographique. Nous reviendrons en détail 

sur l’évolution et la poétique du récit de voyage. 

 

Pour l’étude du récit de voyage, il est indispensable d’aborder le versant de 

l’intertextualité, car chaque écrit est essentiellement intertextuel du fait des références et 

des emprunts à des récits de voyage précédents et à d’autres textes antérieurs. Il faut 

souligner que Nerval a débuté sa carrière littéraire en 1828 par la traduction de Faust de 



 

 15

Goethe. En 1830 y succèdent les Poésies allemandes, Klopstock, Goethe, Schiller, 

Bürger, morceaux choisis et traduits par Gérard. En fait, la traduction relève 

éminemment d’une pratique intertextuelle, puisqu’elle repose sur l’imitation la plus 

fidèle possible du texte original, et effectue en même temps sa transformation. À vrai 

dire, chez Nerval la traduction s’apparente à l’adaptation. C’est manifeste dans Jemmy 

et Émilie, deux nouvelles insérées dans Les Filles du Feu. Jemmy est l’adaptation d’un 

texte allemand de Charles Sealsfield alias Karl Postl. Émilie écrite en collaboration avec 

Auguste Maquet. Jacques Cazotte et Les Confidences de Nicolas dans Les Illuminés 

sont des adaptations de textes d’autrui, recomposés par citation, emprunt et réécriture. 

D’un certain point de vue, le procédé d’écriture nervalien est proche de celui du conteur 

oriental dans les cafés, qui “arrangent et développent un sujet traité déjà de diverses 

manières, ou fondé sur d’anciennes légendes” (II : 671), et parvient à créer son propre 

univers d’invention par le biais de la compilation et de la recomposition des récits 

d’autrui20. Il s’agit de réécriture ou bricolage intertextuel. 

Il faut relever encore le mélange de diverses formes hétérogènes au sein du même 

texte. C’est aussi le résultat de la pratique de l’intertextualité. 

Sans doute une des difficultés de lecture de l’oeuvre nervalienne provient-elle d’une 

mulititude d’intertextes insérés dans le texte. La production nervalienne abonde 

littéralement de citations, emprunts, allusions, références, et se donne pour une vraie 

mosaïque d’intertextes. Sa lecture est quasi impossible sans connaissances de divers 

intertextes. Nerval lui-même ne compare-t-il pas son écriture au palimpseste où 

réappraissent des traces de textes antérieurs effacés à la surface de manuscrits récrits ? 

Dans cette perspective, il est inévitable de faire des recherches sur les modèlse et les 

références pour bien comprendre le texte nervalien. 

                                                 
20 Jacques Bony dit que “c’est dans le domaine de la prose que Nerval exerce, avec le plus de 

virtuosité, son talent de « recompositeur »”. Jacques Bony, Esthétique de Nerval, SEDES, 1997, p. 98. 



 

 16

Nerval est un écrivain habile à compiler, recomposer et s’approprier des discours 

hétérogènes, comme ses homologues écrivains romantiques, par exemple, Hugo et 

Stendhal. Le récit nervalien est composé, d’une certaine façon, d’une série de citations 

et d’emprunts. Il est formé en grande partie de textes antérieurs, en d’autres termes il est 

le fruit d’une réécriture macrotextuelle21. Les derniers textes de Nerval se constituent, 

outre d’emprunt à des textes d’autres auteurs, de la réutilisation totale ou partielle de 

certains de ses propres textes antérieurement publiés. Ce procédé est un vrai bricolage 

fondé sur la réécriture. Concernant la réutilisation de textes antérieurs, Philippe Destruel 

explique que “Nerval ne cesse d’aller de l’avant en récupérant l’ensemble de ce qu’il a 

laissé derrière lui”22. Par exemple, La Bohême galante, publiée dans L’Artiste en 1852, 

excepté quelques chapitres sur les souvenirs du Doyenné, est une pure recomposition 

d’éléments de ses propres textes antérieurs, publiés entre 1830 et 1850. De plus, La 

Bohême galante sera à son tour redistribuée dans les Petits Châteaux de Bohême et Les 

Filles du Feu. 

Dès lors, une approche de l’intertextualité s’impose pour éclairer l’écriture 

nervalienne, mais nous la limiterons essentiellement à trois catégories : référence, 

réécriture et recomposition. 

Voici les récits de voyage de Nerval : Les Faux Saulniers (du 24 octobre au 22 

décembre 1850, en feuilleton dans Le National), Voyage en Orient (1851, l’édition 

définitive en deux volumes chez Charpentier), Lorely (1852), Les Nuits d’octobre 

(1852), Sylvie (1853), Octavie (1853), Pandora (1854), Promenades et Souvenirs 

(1854), Aurélia (1855). 

Les deux premiers seront le principal objet de notre étude, qui n’exclura pas pour 

autant les autres. Ils comportent tous deux des formes hétérogènes, à savoir le journal, la 

                                                 
21 Le macrotexte est l’ensemble des textes d’un auteur, et la réécriture macrotextuelle concerne le 

rapport intertextuelle de la répétition dans le macrotexte. Par contre, la référence à l’intérieur d’un texte 

est définie comme réécriture intratextuelle ou l’intratextualité.  
22 Philippe Destruel, L’Écriture nervalienne du temps, p. 16. 



 

 17

lettre, le récit. La structure de l’enchâssement23 se retrouve notamment dans les deux 

textes. Par ailleurs, le Voyage en Orient comporte nombre de récits au second degré. Le 

récit primaire est fait par le narrateur autodiégétique, quand les récits seconds sont dus 

en majeure partie à des personnages rencontrés au cours du voyage. C’est ainsi que dans 

les récits enchâssés a lieu parfois un changement du narrateur, donc de niveau narratif. 

Une série de métalepses interviennent – selon la définition que donne Gérard Genette de 

cette figure : “toute intrusion du narrateur ou du narrataire extradiégétique dans 

l’univers diégétique (ou de personnage diégétique dans un univers métadiégétique, 

etc.)”24. Les Faux Saulniers et le Voyag en Orient ont d’interminables digressions qui 

conduisent à des arrêts fréquents de la narration du récit primaire. Les digressions se 

divisent en deux registres : la digression narrative et la digression non narrative. Celle-ci 

relève de l’intervention du narrateur auctorial en commentaire, en réflexion, en exposé, 

etc., en revanche, la digression narrative apparaît par l’enchâssement du récit. De même 

que chaque étape du voyage engendre un nouveau récit, chaque personnage entrant fait 

advenir un autre récit dans le Voyage en Orient. Au contraire de celui-ci, qui contient 

des récits métadiégétiques au second degré, Les Faux Saulniers comprennent des récits 

pseudo-diégétiques – “un récit second en son principe, mais immédiatement ramené au 

niveau premier et pris en charge, qu’elle qu’en soit la source, par le héros-narrateur”25. 

Les Faux Saulniers déroulent une narration anti-romanesque à la manière de Sterne et 

Diderot. Le récit n’avance pas linéairement suivant le fil conducteur, sa narration 

s’arrête souvent pour s’égarer dans les digressions. De même l’itinéraire du narrateur 

n’est pas bien fixé au préalable, il fluctue. 

Les deux oeuvres donnent une situation narrative complexe du fait des digressions. 

Le Voyage en Orient comportent quatre contes légendaires et quatre récits d’aventures 

                                                 
23 “Une histoire seconde est englobée dans la première”. Tzvetan Todorov, « Les hommes-récits : les 

Mille et une nuits », Poétique de la prose, p. 37. 
24 Gérard Genette, Figures III, p. 243-244. 
25 Ibid., p. 249. 



 

 18

sans compter de nombreux micro-récits anecdotiques. Par contre, Les Faux Saulniers 

sont essentiellement un récit digressif dont le mouvement narratif est caractérisé par 

l’arrêt et la reprise. Ce texte est divisé en trois récits de voyage, ceuli du narrateur, celui 

d’Angélique et celui de l’abbé de Bucquoy. Au niveau thématique, les trois sont 

similaires, puisque chacun retrace la quête du Livre comme sujet profond.  

 

Notre étude a pour principal centre d’intérêt l’invention d’une forme nouvelle par le 

biais du mélange des genres, des pratiques intertextuelles, de l’introduction du récit 

humoristique, de la prose poétique et du réalisme à l’aspect subjectif. Notre objectif est 

de faire valoir la modernité du texte nervalien à travers l’étude de sa forme originale 

dans le récit de voyage à la fois littéraire et autobiographique. 



 

 19

Première Partie : Récit de voyage et écriture du voyage 

 

Le principal objet de notre étude est constitué par les procédés narratifs du récit de 

voyage nervalien du point de vue de l’intertextualité. Notre travail est divisée en trois 

parties. Les questions qui nous occupent dans la première partie sont les suivantes : 

Qu’est-ce qu’un récit de voyage en général ? Quel est son statut spécifique et ses 

caractéristiques selon l’ordre chronologique ? En quel sens le récit de voyage a-t-il 

évolué ? Dans la deuxième partie nous aborderons les questions suivantes : Quelle est la 

spécificité du récit de voyage de Nerval par rapport à ceux d’autres auteurs ? Quelles 

sont les caractéristiques du récit de voyage nervalien sur le plan narratif et sur celui de 

l’intertextualité ? Enfin, dans la troisième partie, nous analyserons la poétique du récit 

de voyage littéraire dans la perspective de la modernité de son écriture. 

Notre étude ne concerne pas seulement le “voyage, c’est-à-dire le fait du 

déplacement, les péripéties, les impressions des voyageurs”, mais aussi le “récit, c’est-à-

dire la façon de relater les expériences vécues au cours d’un voyage”26. Il ne s’agit pas 

seulement d’expliquer l’aventure du voyage (histoire), mais de mettre en lumière les 

procédés narratifs (analyse du récit). 

L’objet de la première partie est de relever les caractéristiques du récit de voyage en 

tant que genre littéraire sur le plan du contenu et des procédés. Au vu des ouvrages et 

des articles parus, on peut dire que jusqu’ici les études sur le récit de voyage ne sont pas 

suffisamment interrogées sur sa forme. Bien que notre intérêt porte principalement sur 

les études poétiques du récit de voyage, et nous ne négligerons pas pour autant 

l’approche thématique et historique du voyage.  

                                                 
26 « Note liminaire », Écrire le voyage, p. I.  



 

 20

Dans les recherches consacrées au récit de voyage, l’approche du genre et de la forme 

littéraires a été relativement moins prisée que l’approche historique et thématique du 

voyage. Par ailleurs, s’agissant du récit nervalien, malgré la diversité des thèmes 

abordés et des méthodes employées par bien des critiques, la problématique du récit de 

voyage dans l’oeuvre de Nerval reste encore un terrain à découvrir et à explorer. 



 

 21

 

Chapitre 1. Problématique du récit de voyage 
 

Études sur le récit de voyage 

Depuis les années 1990, de plus en plus d’ouvrages et d’articles sur le récit de voyage 

sont publiés. Cela indique que l’étude du récit de voyage est, d’une part, un nouveau 

domaine de la recherche littéraire, et d’autre part, peut-être un domaine en vogue. Nous 

avons classé dans la bibliographie les ouvrages de référence sous la rubrique 

« Ouvrages et articles sur le récit de voyage ». 

Deux courants coexistent dans l’étude du voyage. L’un vise l’étude documentaire, 

thématique et historique de la littérature des voyages, l’autre a pour but d’étudier le 

procédé du récit de voyage. 

L’étude de la littérature des voyages se concentre principalement sur les relations de 

voyage, dont la plupart reste à l’état de manuscrit, écrite majoritairement par des 

voyageurs professionnels souvent anonymes. La référence en matière de littérature des 

voyages est constituée par deux sources importantes. L’une est la publication 

d’ouvrages de ce genre, l’autre est un centre de recherche, tous deux dirigées par 

François Moureau. On peut citer deux collections : l’une intitulée « Littérature des 

voyages », a publié 11 volumes entre 1986 et 1996 ; l’autre, « Imago mundi » publie 

régulièrement depuis 2001. En même temps, le Centre de Recherche sur la Littérature 

des Voyages (CRLV) fondé en 1984 par François Moureau étudie la littérature des 

voyages sous les aspects documentaire, esthétique et idéologique. Ces études relèvent 

de “l’imaginaire de voyage dans la littérature” et la thématique de recherche converge 

vers “les frontières du récit de voyage et du fait littéraire : voyages extraordinaires, 

voyages romancés, voyages fictifs, symbolique littéraire du voyage”27.  

                                                 
27 La « note de couverture » de Métamorphose du récit de voyage, « Littérature des voyages no I ». 



 

 22

En ce qui concerne l’étude de la poétique du récit de voyage, l’article de Roland le 

Huenen consacré aux problèmes théoriques, « Qu’est-ce qu’un récit de voyage? » (Les 

Modèle du récit de voyage, Littérales no 7, 1990), est une référence essentielle. Un autre 

article éclaire l’approche théorique dans le récit de voyage au XIXe siècle : « la Préface 

des récits de voyage au XIXe siècle » par Jean-Claude Berchet (Écrire le voyage, 

Presses de la Sorbonne nouvelle, 1994). Citons encore Le Discours du voyageur : le 

récit de voyage en France, du Moyen Âge au XVIIIe siècle de Friedrich Wolfzettel (Puf, 

1996), une étude consacrée dans une perspective esthétique à l’évolution et aux 

variations du récit de voyage en tant que genre littéraire. La Littérature de voyage 

d’Odile Gannier (Ellipses, 2001) est un précis succint de la littérature de voyage en 

général, qui traite à la fois de l’histoire du récit de voyage et du genre littéraire qu’il 

constitue. 

Enfin, il faut souligner que les recherches sur le récit de voyage convergent vers le 

XIX e siècle, l’âge d’or du récit de voyage. De l’étude générale du voyage à la 

monographie sur un auteur, les travaux sur le récit de voyage au XIXe se multiplient. 

Citons-en quelques-uns : Wendelin Guentner, Esquisses littéraires : rhétorique du 

spontané et récit de voyage au XIXe siècle (Nizet, 1997), Isabelle Daunais, L’Art de la 

mesure ou l’invention de l’espace dans les récits d’Orient (XIXe siècle) (Presses 

Universitaires de Vincennes, 1996), Valérie Berty, Littérature et voyage, un essai de 

typologie narrative des récits de voyage française au XIXe siècle (L’Harmattan, 2001), 

Philippe Antoine, Les Récits de voyage de Châteaubriand (Honoré Champion, 1997), 

etc. 
 

1. Évolution historique 

Dans cette section, nous allons approcher la problématique du récit de voyage en tant 

que genre littéraire. Il s’agit de s’interroger sur le statut du récit de voyage, ses 

frontières et les formes d’écriture qu’on y trouve. Nous reprendrons d’abord quelques 



 

 23

problèmes liés au statut du récit de voyage. Peut-il exister comme un genre 

narratif indépendant ? Comment se distingue-t-il des genres voisins que sont le roman, 

la biographie, et, en particulier, l’autobiographie écrite sous forme de « lettres », 

« journal  intime », « confession », « mémoires », etc. Mais la question qui nous 

retiendra le plus, et pour cause, est : Comment le récit de voyage, longtemps resté en 

marge des belles lettres, fait-il son entrée dans le domaine de la littérature ? 

Bien que le récit de voyage ait une longue histoire remontant à l’Antiquité28, il est 

considéré comme une forme de littérature mineure29 ; c’est un genre déprécié par 

l’institution académique, qui a été écarté des manuels scolaires jusqu’à nos jours. Ayant 

connu, selon les époques, de nombreuses mutations touchant son écriture et sa fonction, 

il continue à subsister, malgré un déclin important depuis la fin du XIXe siècle, faisant 

suite à son succès incontestable au milieu de ce même sicèle. Son existence depuis la 

naissance du récit, son développement à la fois constant et considérable du XVIe au 

XIX e siècle, et sa persistance en dépit de son déclin notable au XXe siècle, procèdent de 

son adaptabilité et de sa versatilité. Il tire son origine du récit de découverte merveilleux 

et géographique. À partir du XVe siècle, son essor est allé de pair avec les grandes 

découvertes maritimes, de sorte que le dicours du voyageur de cette époque est 

constamment associé au discours colonial. 

Dès son origine, le voyage a deux versants. D’une part, il se présente comme une 

histoire amusante, et d’autre part il fournit au lecteur des informations utiles sur 

l’ailleurs et sur l’autre. Aussi, tout récit de voyage dépend-il de récits antérieurs. Le 

risque de répétition dans l’écriture du voyage est donc inhérent au voyage même, 

notamment dans le cas où un voyage nouveau retrace le même itinéraire qu’un voyage 

précédent. Ainsi, le récit de voyage est un genre plus référentiel qu’aucun autre. C’est 

                                                 
28 On peut citer Hérodote, Homère, Pline, Strabon, Virgile, etc. 
29 “Les relations de voyage sont souvent reléguées au rang de « paralittérature », de « sous-

littérature », […].” Odile Gannier, La Littérature de voyage, p. 5. 



 

 24

pour cette raison que Flaubert, parlant du Voyage en Italie d’Hippolyte Taine, définit le 

récit de voyage comme “un genre impossible”30. En même temps, un récit de voyage est 

toujours susceptible d’élargir l’horizon du monde à l’aide de ses modèles. En ce sens, 

l’ouvrage de référence joue un rôle ambivalent. Il conduit le voyage postérieur soit vers 

la redite, la redondance et le cliché par le biais de la citation et l’emprunt, soit vers une 

nouvelle invention par la transformation, l’appropriation et l’assimilaton. Si bien qu’une 

tension entre la redite et le renouveau se produit inévitablement dans l’écriture du 

voyage. L’enjeu du récit de voyage, comme de tout texte littéraire, c’est de se 

conformer au modèle, en même temps de s’en démarquer. 

Le récit de voyage relève aussi d’un genre ambigu et hybride. Il n’est pas facile de 

définir d’une manière stricte, selon l’art poétique classique, sa propre poétique comme 

un genre distinct des autres, car “le récit de voyage allie des domaines et des genres 

différents, et s’accomode de l’hétérogénéité : à la limite, sa spécificité échappe à la 

taxinomie générique”31. N’appartiendrait-il pas plutôt à un genre ouvert qui accueille 

diverses formes et mélange plusieurs genres ? Ainsi, la prose et le vers s’amalgament 

sans difficulté32, la lettre, le journal et le récit s’unissent sans encombre. En outre, divers 

discours se mêlent sans contradiction au sein du voyage33. Dans cette perspective, le 

récit de voyage se rapproche du roman qui a plusieurs formes et accepte divers genres. 

Genre mineur et déconsidéré, à l’écart des belles lettres, il parvient finalement à faire 

son entrée dans le domaine littéraire au XIXe siècle. Il a été souvent classé dans le 

registre de l’histoire et de la géographie avant d’être qualifié de littéraire. Son statut 

équivoque rend difficile son identification en tant que genre bien précis. Le récit de 

                                                 
30 Cité par Wendlin Guentner : “Seulement, le genre voyage est par soi-même une chose presque 

impossible. Pour que le volume n’eût aucune répétition, il aurait fallu vous abstenir de dire ce que vous 

aviez vu […].” Wendlin Guentner, Esquisses littéraires, p. 174. 
31 Odile Gannier, op. cit., p. 9. 
32 On appelle « prosimètre » un texte où alternent prose et vers. Cette forme spécifique apparaît au 

récit de voyage du XVIIe siècle. 
33 Cet aspect l’emporte sur le récit de voyage ethnographique. 



 

 25

voyage se situe parfois à côté du roman autobiographique, dans d’autres cas il voisine 

avec l’autobiographie. 

Le récit de voyage est, par nature, successif sur le plan chronologique et contigu sur 

le plan géographique, à mesure que le voyageur se déplace d’un lieu à un autre. La 

succession des lieux traversés constitue la narration et les étapes de l’itinéraire parcouru 

en sont les événements. Ainsi, le récit de voyage est un genre qui est avant toute chose 

dépendant des lieux. 

Nous parlerons d’abord de l’évolution du récit de voyage de l’Antiquité au XXe 

siècle, avant d’aborder certains aspects formels de ce genre. Nous nous attacherons à 

l’évolution de l’écriture et de la forme. Notre corpus du récit de voyage est loin d’être 

exhaustif, il est strictement sélectif et limité à la grande lignée du récit de voyage 

littéraire et autobiographique. Notre sélection s’en tient donc à des ouvrages de 

référence destinés aux voyageurs postérieurs.   
 

1) Du voyage antique au voyage de découverte 

Pour cet exposé, nous nous appuyons d’abord sur l’artcile « Qu’est-ce qu’un récit de 

voyage? » de Roland Le Huenen, ainsi que sur deux ouvrages Le Discours du voyageur 

de Friedrich Wolfzettel, et les Esquisses littéraires de Wendelin Guentner. L’article de 

Roland Le Huenen apporte une réflexion essentielle sur la poétique du récit de voyage ; 

il tient compte des aspects historique et synchronique, souligne les problèmes et aborde 

les enjeux du récit de voyage. Friedrich Wolfzettel consacre son étude à l’épistémè du 

discours du voyageur, caractéristique de chaque siècle du Moyen Âge au XVIIIe. 

Wendelin Guentener examine l’évolution du récit de voyage du XVIe siècle au XXe 

siècle à travers l’esthétique du fragment caractérisée par l’esquisse littéraire au style 

spontané ; centrée sur le récit de voyage du XIXe siècle, son étude éclaire l’évolution de 

l’attestation de l’authenticité du voyage tant sur le plan stylistique que sémantique. 



 

 26

Notre intérêt porte essentiellement sur la poétique du récit de voyage, c’est la raison 

pour laquelle nous adoptons l’expression « récit de voyage » plutôt que « littérature des 

voyages »34. Celle-ci est retenue par François Moureau pour désigner le centre de 

recherche qu’il a créé et une collection publiée sous sa direction. Il oppose le relateur de 

voyage à l’écrivain voyageur. Contrainte de se situer strictement dans le cadre 

référentiel et chronologique, l’écriture du relateur n’a guère de part littéraire. Dans le 

discours du relateur, la description objective de l’ailleurs et de l’autre l’emporte sur 

l’épanchement du moi intime ; il est en outre absent comme sujet de sa relation qui 

regorge d’informations géographiques, ethnographiques, archéologiques… L’essentiel 

est le voyage en lui-même, non le voyageur. Il en résulte que le voyage du relateur est 

souvent anonyme, qu’il soit rédigé par un tiers ou la compilation de voyages antérieurs ; 

de surcroît, il reste majoritairement à l’état de manuscrit. Un autre trait de la relation de 

voyage figure dans le titre, généralement descriptif et détaillé. Il résume l’itinéraire, 

affiche la durée de voyage, comporte le nom et l’état du voyageur. Les relations écrites 

par des marchands en sont une forme exemplaire35. La notion de littérature des voyages 

concerne le récit de voyage jusqu’au XVIIIe siècle, avant qu’il devienne un genre 

littéraire et avant que se séparent la « relation » et le « voyage ». Par contre, les récits 

écrits par les écrivains voyageurs du XIXe siècle sont marqués par “la claire conscience 

du récit de voyage comme genre littéraire à part entière”36. 

Toutefois l’opposition entre relateur et écrivain voyageur n’est pas toujours 

pertinente. Il faut faire exception de quelques relations d’une remarquable qualité 

                                                 
34 Odile Gannier choisit la Littérature de voyage comme titre de son ouvrage. 
35 À titre d’exemple, le titre complet du voyage de Tavernier est le suivant : Les Six Voyages de 

Jean Baptiste Tavernier, écuyer baron d’Aubonne, qu’il a fait en Turquie, en Perse, et aux Indes, 

pendant l’espace de quarante ans, & par toutes les routes que l’on peut tenir : accompagnez 

d’observations particulieres sur la qualité, la religion, le gouvernement, les coutumes & le commerce 

de chaque païs ; avec les figures, le poids, & la valeur de monnoyes qui y ont court, Gervais Clouzier, 

Paris, 1676. 
36 François Moureau, Le Théâtre des voyages, p. 27. 



 

 27

littéraire avant le XIXe siècle. Ainsi, notre étude se focalise sur des récits de voyage 

littéraire, reléguant d’autres formes au second plan. 

 

Chaque siècle a son mode d’écriture du voyage, sa manière de relater le déplacement, 

la rencontre de l’autre et des lieux visités, et son style propre, sa forme préférée. Il en 

résulte que chaque siècle connaît un récit de voyage spécifique, qui diffère des autres à 

l’égard de la forme et du style employés, du but du voyage et de la figure du voyageur. 

De même, chaque époque a son propre engouement pour le voyage. Ainsi, le Moyen 

Âge est dominé par le pèlerinage aux lieux saints. Les XIIIe et XIVe siècles sont 

marqués par des missions en Asie, et le XVe siècle débute par les grandes expéditions 

maritimes portugaises. Au XVIe siècle, du fait de la Renaissance, le voyage en Italie est 

en vogue, comme au siècle suivant le voyage en Orient. Au début du XVIIIe siècle 

l’engouement touche la Chine, et vers 1750, en dehors de la vogue du voyage en Italie, 

les centres d’intérêt du lectorat se tournent plutôt vers l’Angleterre et l’Amérique. La 

première moitié du XIXe siècle, surtout en son milieu, est marquée par l’Orient comme 

destination de prédilection. 

 

« Le voyage ancien : raconter le monde mythologique » 

Michel de Certeau dit que “tout récit est un récit de voyage”37 au niveau de la 

structure. Il n’est pas difficile d’en citer des modèles. L’Odyssée d’Homère et L’Énéide 

de Virgile sont à l’évidence aux origines du récit de voyage dans la littérature 

occidentale. “Ulysse ouvrait l’épître, Énée la ferme. Ulysse était le héros du retour, 

Énée devient celui du départ”38. Michel Butor affirme lui aussi que le récit de voyage 

est “le thème fondamental de toute littérature romanesque”39. 

                                                 
37 Cité par Adrien Pasquali, Le Tour des horizons, p. 112.  
38 Normand Doiron, L’Art de voyager, p. 24. 
39 Michel Butor, « L’espace du roman », Répertoire II, p. 44. 



 

 28

Le voyage antique traite principalement les luttes contre les forces de la nature, si 

bien que naufrages, tempêtes, monstres, îles inconnues en constituent des lieux 

communs. Ainsi, les topoï du voyage ancien adoptent des formes utopiques, pastorales 

et mythologiques. Faire un voyage signifie décrire un monde inconnu. Ce genre fait 

partie du domaine de l’invention, de la fable qui dépeint le monde merveilleux du 

voyage imaginaire. Cela étant, tout récit de voyage raconte quelque peu une histoire 

romancée, voire fictive. Rappelons le voyage parodique et satirique de Lucien, par 

exemple, dans les Histoires vraies, dans lequel l’auteur remet constamment en question 

l’authenticité du discours du voyageur. En revanche, le récit de voyage factuel semble 

tenir son origine de L’Histoire d’Hérodote. Celui-ci a visité des sites historiques, 

recherché des documents, retenu tout ce qu’il a vu et entendu, et l’a rapporté après coup. 

L’Histoire est bel et bien fondée sur un voyage réel. 

 

« Du pèlerinage à la grande découverte géographique » 

Du Moyen Âge à la Renaissance, les voyages sont principalement les pèlerinages aux 

lieux saints, les missions en pays étrangers, et les périples maritimes d’exploration. Au 

Moyen Âge, le pèlerinage est conçu comme “une approche des lieux saints” et “un 

retour à la maison de Dieu”40, non comme une quête de l’ailleurs et de l’autre. Tous les 

lieux saints et les grands centres de pèlerinages, par exemple, Rome et Saint-Jacques-

de-Compostelle, sont orientés vers le lieu central, la ville Sainte de Jérusalem. Dans la 

cartographie médiévale, Jérusalem se trouve exactement au centre de la terre figurée par 

une étendue entourée d’eau, “à la croisée des bras de la lettre T qui représente l’Asie, 

l’Europe et l’Afrique”. C’est une géographie imaginaire et symbolique, détachée du 

réel, comme “un espace de méditation et de prière”41. Le chemin du pèlerin est balisé et 

repéré par les sanctuaires et les reliques conduisant au but ultime du salut éternel. Selon 

                                                 
40 Friedrich Wolfzettel, Le Discours du voyageur, p. 12. 
41 Cf. Friedrich Wolfzettel, op. cit., passim., p. 12-13. 



 

 29

Friedrich Wolfzettel, le récit de pèlerinage relève du discours « pauvre » dont “les 

aspects rituels ne laissent guère de place à une originalité quelconque. Marcher sur les 

traces du Seigneur, s’insérer dans l’histoire divine en en recréant, reconstituant les 

étapes sacrées est un programme qui tend à anéantir non seulement le monde réel mais 

aussi le rôle d’un moi qui ne sert plus qu’à authentifier la réalité du sacré”42. 

Cependant, à partir du XIIIe siècle, l’horizon s’élargit du récit de pèlerinage, réservé 

au monde sacré, au récit de mission, ouvert aux merveilles du monde, animé d’un esprit 

explorateur. Cette période marque un tournant sur le plan sémantique. Le récit de 

pèlerinage, religieux et mythique, se transforme en un récit de mission, aventureux et 

merveilleux. Parallèlement au récit de pèlerinage et de mission, se développe, à partir du 

XIII e siècle, le récit de voyage d’exploration. 

Citons deux fameuses relations de voyage de référence au Moyen Âge : Le 

Devisement du monde43 de Marco Polo (1254-1324), dicté en français-pisan en 1295 à 

Rusticello et paru en 1307, et Le Livre des Merveilles du monde de Jean de Mandeville 

(?-1372)44 rédigé en français, et paru en 135645. Les deux ouvrages sont destinés au 

grand public laïc46 à la différence des récits de mission dans lesquels les auteurs ne 

                                                 
42 Ibid., p. 13. 
43 Le titre original que Marco Polo avait choisi pour son livre était Le Livre de Marco Polo. Le 

Devisement du monde, Le Livre des Merveilles, Le Livre du Million des Merveilles du monde sont les 

titres sous lesquels les copistes l’ont désigné. Les inter-titres des chapitres sont dus aux copistes. 
44 Il s’agit d’une compilation et d’une synthèse d’un ensemble de voyages, dans lesquels se mêlent 

ses propres voyages et les voyages antérieurement faits par des missionnaires. Dans sa relation, 

Mandeville mélange la description des itinéraires et les réflexions religieuses en intégrant une 

géographie réelle et fabuleuse mêlant histoire et légende. Il voyage en Égypte, en Palestine, en Inde et 

en Chine durant 34 ans. À l’époque, ce récit a connu un grand succès au point qu’on en a reproduit plus 

de 250 exemplaires manuscrits en dix langues, chiffre considérable au Moyen Âge. 
45 Il en existe trois versions : la version insulaire anglo-normande la plus ancienne, la version 

continentale et la version Ogier le Danois. 
46 Marco Polo apostrophe ainsi le lecteur dans l’incipit du Devisement du monde : “Seigneurs, 

Empeureurs et Rois, Duc et Marquis, Comtes, Chevaliers et Bourgeois, et vous tous qui voulez 

connaître les différentes races d’hommes, et la variété des diverses régions du monde, et être informé 

de leurs us et coutumes, prenez donc ce livre et faites-le lire…” (Cité par Odile Gannier, op. cit., p. 18). 



 

 30

s’adressent qu’au pape ou au roi, à un lectorat savant ou une élite. Dans ces deux 

voyages, l’accent est mis de plus en plus sur la véracité et sur le témoignage d’une 

expérience vécue, voire même sur une expérience subjective et individuelle. En outre, le 

voyageur est promu protagoniste de son aventure merveilleuse, étant, comme Marco 

Polo, narrateur à la fois à la première et à la troisième personne. Dès le milieu du XIIIe 

siècle s’opère un changement de mentalité au discours du voyage : les « Merveilles » 

sont désormais celles du monde et de la géographie réels, loin du miraculeux et du 

légendaire propres au récit de pèlerinage et à la géographie imaginaire autour d’un 

imaginaire centre du monde. Ainsi apparaît “un type nouveau de voyageur à la fois 

réceptif et critique, qui s’interroge sur les causes, les raisons et l’essence des 

phénomènes suscitant son admiration et qui va jusqu’à mettre en question des opinions 

reçues”47. Sur le plan sémantique, le goût de l’authenticité augmente constamment à 

l’approche de la fin du Moyen Âge. 

Les XIIIe et XIVe siècles sont marqués par des missions en Asie, et le XVe siècle 

débute par les grandes expéditions portugaises. Or le récit viatique de ces siècles est 

pour une minorité d’humanistes et de cosmographes la chronique, le compte rendu ou le 

rapport des missionnaires. “Les Croisades avaient, on le sait, stimulé les échanges entre 

l’Europe et l’Asie. Leur échec avait conduit à la recherche de nouvelles routes vers les 

Indes et les fabuleux pays de Cathay et de Cipango dont le livre de Marco Polo, 

notamment, avait contribué à vanter les richesses et les merveilles. Dès lors 

s’organisaient, dans le dernier quart du XVe siècle et dans le siècle suivant, de grandes 

expéditions maritimes aboutissant à de grandes découvertes. Ces voyages furent à 

l’origine de nombreuses relations, [...]”48 . Jusqu’au XVe siècle, navigateurs et 

explorateurs sont les principales figures de voyageur. Le style de leurs relations est naïf 

                                                 
47 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p.20. 
48 Roland Le Huenen, art. cit., Les Modèles du récit de voyage, p.11.  



 

 31

et simple, puisque ce sont des voyageurs professionnels qui n’ont pas eu de formation 

littéraire. 

 
2) Naissance de l’art du voyage 

Le XVIe siècle est caractérisé en France par la naissance de l’humanisme, les guerres 

de Religion et de grandes explorations maritimes. Ce siècle est aussi “une époque de 

doute et de déchirement, époque d’un univers décentré, déséquilibré qui voit se rompre 

la sphère du cercle idéal qui, selon Georges Poulet, avait, jsuque-là, lié l’homme à 

l’univers et à Dieu”49. C’est en même temps la période de la Renaissance française qui 

correspond à la première étape de la modernité et voit naître un discours du voyage ou 

un véritable art de voyager chez les humanistes. 

Le XVIe siècle voit de nouvelles explorations et découvertes. C’est surtout grâce au 

développement de l’imprimerie que quantité de récits de voyage suscitent la curiosité 

grandissante envers le nouveau monde. En revanche, le pèleriange continue toujours 

sous forme de grand périple maritime et de voyage au long cours par voie de terre. 

Toutefois, il se transforme de manière progressive en « un vaste périple des terres 

parcourues ». “Ainsi, le pèlerinage en Terre Sainte se transforme en « voyage en 

Orient », celui de Rome et celui de Saint-Jacques-de-Compostelle en voyage d’Italie et 

en voyage d’Espagne, voire en voyage d’Europe”50. Par conséquent, “les reliques et les 

miracles sont remplacés par les médailles et les antiquités, les peaux de crocodiles et les 

momies qui vont bientôt remplir les cabinets de curiosités”51. De surcroît, le discours 

colonial et le discours intellectuel s’allient étroitement l’un à l’autre au sein du voyage 

du Nouveau Monde. Le discours du voyage est orienté vers la description totalisatrice 

                                                 
49 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 35.  
50 Ibid., p.50. 
51 Littérature française du XVIe siècle, p. 264. 



 

 32

du monde parcouru sur le plan géographique et ethnographique, quoique élémentaire et 

moins systématique que celle qu’offrira le voyage savant scientifique du XVIIIe siècle. 

L’appréciation des récits de voyage du XVIe siècle ne porte pas encore sur le style 

élaboré ou la composition de récit au point de vue des belles lettres, mais plutôt sur la 

satisfaction de la curiosité du lecteur ou l’utilité documentaire comme information 

pratique. L’absence d’un style soigné dans le récit de voyage conduit à l’écarter des 

belles lettres. Ce ne sont que “comptes rendus de pèlerinages au Saint-Sépulcre, 

chroniques de voyages en Asie, livres d’information géographique, lettres annuelles de 

missions que les Jésuites adressaient à leurs supérieurs” 52 . Aux navigateurs et 

explorateurs s’ajoutent désormais commerçants, militaires, missionnaires, etc.  

Le voyage de Jacques Cartier53 retient l’attention. Cartier fait trois voyages au 

Canada respectivement en 1534, 1535-1536 et 1541. Ses Voyages de découverte au 

Canada, publiés en 1545, sont la relation de son deuxième voyage. Ils exercent une 

influence énorme sur Le Pantagruel de Rabelais. Force est de constater que ce récit 

d’exploration, caractérisé par l’inventaire d’un ensemble des choses vues, s’inscrit dans 

la vocation coloniale. Le voyage de découverte est de plus en plus lié à l’expédition 

coloniale, laquelle va à son tour de pair avec la conversion religieuse54. Le style de 

Cartier est marqué par une esquisse réaliste qui “se contente de nommer et de décrire les 

choses vues sans y ajouter d’appréciation d’ordre esthétique”55. L’acte de nommer et 

                                                 
52 Roland Le Huenen, art. cit., Les Modèles du récit de voyage, p. 11. 
53 Le narrateur ne semble pas être Jacques Cartier le capitaine, mais probalement son secrétaire 

Jehan Poullet. Voir Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 84. 
54 “[...] dès qu’un explorateur débarque en terre étrangère : il commence par planter une croix, faire 

battre tambour et tirer mousquets. C’est ce que fit Jacques Cartier au Canada sur les rives du Saint 

Laurent, [...].” Jean Sévry, « De la littérature des voyages et de leur nature, et à propos des premiers 

pas, des premiers regards et d’un rendez-vous manqué, et autres réflexions », Les Discours de 

voyages : Afrique-Antilles, Karthala, 1998, p. 65 . 
55 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 86. 



 

 33

décrire de nouveaux lieux a la valeur d’une appropriation symbolique de l’autre et un 

rituel de baptême colonial. 

Deux voyages opposés56, fondés tous les deux sur une même expédition en France 

Antarctique57 attirent particulièrement notre attention. Il s’agit des Singularitez de la 

France Antarctique (1558) d’André Thevet, cosmograhe catholique et pro-Conquista 

espagnole, et de l’Histoire d’un voyage faict en la terre de Brésil (1578) de Jean de 

Léry, protestant calviniste et pasteur anticolonial. 

André Thevet, cosmographe du roi58, vise à totaliser les connaisances dans ses 

Singularitez de la France Antarctique59. Ce compte rendu humaniste et érudit fait valoir 

l’altérité exotique par la description encyclopédique. Au contraire, l’Histoire d’un 

voyage faict en la terre de Brésil de Jean de Léry, si appréciée par Claude Lévi-Strauss 

qui la considère comme “une grande oeuvre littéraire”60, “un extradordinaire roman 

d’aventures” et un “bréviaire de l’ethnologue”61, est fondée essentiellement sur le 

témoignage d’une aventure individuelle et sur l’observation sur le terrain. L’Histoire 

                                                 
56 Voir l’étude de Frank Lestringant, Le Huguenot et le sauvage. Et l’article de Michel Jeanneret, 

« Léry et Thevet : comment parler d’un monde nouveau ? », D’Encre de Brésil, Jean de Léry, écrivain, 

p. 109-126. 
57 Tentative de colonisation française au Brésil qui se termina en échec (1555-1560) à l’entrée de la 

baie de Rio de Janeiro avec la construction du Fort Coligny sur l’actuelle Ilha de Villegagnon, 

autrement dit la “France Antarctique”. André Thevet accompagna Villegagnon “vice-roi” d’Amérique, 

et y demeura du 15 novembre 1555 au 31 janvier 1556. Les Singularitez de la France Antarctique sont 

le compte rendu de ce voyage. Par contre, Jean de Léry, en compagnie des quatorze calvinistes 

“genevois”, arriva à Guanabara (Rio de Janeiro) le 7 mars 1557 et en repartit le 4 janvier 1558. Son 

compte rendu du voyage, l’Histoire d’un voyage faict en la terre de Brésil, écrit sur une commande par 

les représentants huguenots genevois, a été publiée après un long acheminenent et bien des péripéties. 
58 De Henri II à Henri III pendant le règne des quatre derniers rois valois. 
59 En effet, l’ouvrage est bricolé et compilé en grande partie par son nègre Mathurin Héret. Sur ce 

point, voir Frank Lestringant, Le Huguenot et le sauvage, deuxième éditon, p. 41-42. 
60 Le voyage de Léry est entré dans la collection “Le Livre de poche” en 1994 : cela ressemble à 

une sorte de réhabilitation d’une œuvre tombée dans l’oubli. Et le sous-titre d’un recueil des études est 

lui aussi significatif : D’Encre de Brésil : Jean de Léry, écrivain (Paradigme, Orléans, 1999). 
61 À propos de ces appréciations, voir « un entretien avec Claude Lévi-Strauss », Histoire d’un 

voyage faict en la terre du Brésil, Le Livre de poche, 1994, p. 5-14. 



 

 34

d’un voyage de Léry a connu, du vivant de l’auteur, un succès considérable à l’échelle 

européenne à tel point que six éditions françaises sont parues62 ainsi que deux éditions 

latines, éclipsant ainsi son Histoire memorable de la ville de Sancerre (1574) et 

l’oeuvre de Thevet, en particulier, Les Singularitez de la France Antarctique (1557) et 

La Cosmographie universelle (1575). Le voyage de Léry, écrit avec un regard tout à fait 

nouveau à la fois rétrospectif et critique63, publié vingt ans plus tard après son retour de 

la France Antarctique en 1558, tente de faire un inventaire méthodique64 des choses 

vues et préfigure une forme d’ethnographie comparée. Ce récit ne sera pas seulement le 

prércurseur des récits de Mission du siècle suivant, mais aussi une référence importante 

de nombreux écrivains65 des deux siècles suivants. Il est à l’origine du mythe du Bon 

Sauvage. L’Histoire d’un voyage de Léry se termine sur “un échec misérable qui a mis 

fin aux charmes du mythe de la Terre Promise”66, à propos de l’implantation d’une 

colonie. En un sens, c’est aussi un récit d’apprentissage fondé sur une aventure vécue67 

constituant un long détour. Dans un style simple et naïf, le voyage de Léry est marquée 

par son écriture autobiographique et apologétique. Léry donne à son aventure 

                                                 
62 1578, 1580, 1585, 1594, 1599-1600, 1611. Sur l’évolution au fil des éditions de l’ouvrage, voir 

Frank Lestringant, op. cit., p. 83-84. 
63 Dans l’Histoire d’un voyage, Claude Lévi-Strauss relève surtout “la fraîcheur du regard” qui 

enchante et séduit immédiatement le lecteur. À travers ce regard, le passé lointain des rivages de la 

France Antarctique est ressuscité “comme de la sorcellerie” au présent et devant les yeux en abolissant 

la distance géographique de dix mille kilomètres entre le Brésil et la France et la distance temporelle de 

quatre siècles. Voir l’entretien « Sur Jean de Léry », Jean de Léry, op. cit., p. 6-7. 
64 Le répertoire de Léry est systématique en comparaison de l’inventaire de Thevet, marqué par un 

collecte maximale, fait d’une façon plutôt désordonnée, des singularités exotiques. 
65 Un écho direct se trouve chez Montaigne dans l’essai “Des Cannibales” en 1580. Léry influence 

également John Locke, Pierre Bayle, l’abbé Prévost, l’abbé Raynal, Diderot et Rousseau. Notamment 

Claude Lévi-Strauss est un grand admirateur de Léry. 
66 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 105. 
67 L’aller de trois mois et le retour de cinq mois sont marqués par la tempête, le naufrage et la 

famine. On peut citer notamment l’épisode de la véillée d’un rite de cannibale. 



 

 35

personnelle un statut scientifique et historique pour la connaissance du Nouveau 

Monde, basé sur l’ethnographie comparée entre l’Europe et le Brésil. 

À la fin de ce même siècle, avec Michel de Montaigne naît un voyage moderne. Ce 

n’est plus le voyage de découverte et d’expédition ni le voyage de mission ni le 

pélerinage traditionnel, mais un voyage pour le voyage à la recherche d’un moi total, 

physique et moral, une expérience pratique ayant sa fin en soi68. Montaigne voyage de 

juin 1580 à novembre 158169 en France, en Suisse, en Allemagne, en Autriche et en 

Italie : d’une part, il tente ce voyage en vue d’une thérapie contre la gravelle, une  

maladie héréditaire dont il est affecté, d’autre part, juste après la publication de ses 

Essais en 1580, son désir de voyage à la recherche d’une “diversité de mœurs” semble 

dériver de l’ennui des “servitudes domestiques” et des “devoirs de l’amitié maritale” 

selon le chapitre « De la Vanité » de ses Essais. Le manuscrit70 du Journal du voyage, 

sous forme de notes, a été redécouvert en 1770, c’est-à-dire à peu près deux siècles plus 

tard, et publié en trois versions différentes en 1774. L’ouvrage est rédigé en français et 

en italien71 par l’auteur des Essais  et par son secrétaire anonyme72 : il s’agit d’un 

journal à deux voix autonomes. Ces notes n’étaient pas à l’origine destinées à la 

                                                 
68 Dans ses Essais (III, 9), Montaigne qualifie le voyage de meilleure école à former la vie. 
69 Le voyage de Montaigne a certes un aspect d’exil intellectuel volontaire dans la période des 

guerres de Religion. Montaigne passe par le siège de La Fère (Aisne) contre le parti huguenot en juillet 

1580 avant d’entamer le voyage vers l’Italie. Sur l’itinéraire du voyage, voir « Calendrier et itinéraire 

du voyage », Journal de voyage de Michel de Montaigne, édition de François Rigolot, PUF, 1992, p. 

325-333. 
70 Le manuscrit découvert au château de Montaigne par l’abbé Joseph Prunis a disparu pour des 

raisons inconnues peu après le dépôt à la Bibliothèque Royale et demeure encore introuvable depuis le 

XVIII e siècle. De même, les copies qui en avaient été faites ont elles aussi toutes disparu. Cependant, 

celle du chanoine Guillaume-Vivien Leydet, faite en 1771, a été retrouvée en 1980 par François 

Moureau. 
71 Le journal rédigé en italien par Montaigne, à partir de son séjour aux Bains de Lucques jusqu’aux 

pays où l’on parle français (la frontière du mont Cenis), occupe environ 30% de l’ouvrage. Le penchant 

au bilinguisme est interprété par “une forme de la soif de diversité” liée à son goût ludique. Voir 

Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 116. 
72 Le journal tenu par le secrétaire jusqu’au premier séjour à Rome. 



 

 36

publication, donc leur style n’est pas aussi élaboré que celui des Essais : Montaigne 

écrit comme il parle. Il voyage suivant son humeur, la preuve en est que son itinéraire 

allant de France en Italie ne suit pas la trajectoire la plus rapide, mais trace une ligne 

courbe faisant un détour. En un sens, la façon dont Montaigne voyage préfigure celle du 

voyageur fantaisiste à l’époque romantique. De plus, ce voyage de santé, écrit sous 

forme de journal intime avant la lettre, est balisé par les stations d’eaux thermales, où 

Montaigne cherche un traitement efficace pour sa maladie. Ainsi, son journal de voyage 

est proche, d’une part, d’un dossier médical, et d’autre part d’un guide des stations 

thermales. La seconde partie du journal tend notamment à se transformer en bulletin de 

santé, où Montaigne note méticuleusement jusque dans les moindres détails les 

changements de son corps et de ses humeurs. Contrairement au voyage traditionnel, le 

Journal de voyage de Montaigne désacralise et désymbolise l’itinéraire parcouru73. “En 

effet, étant donné que le journal de Montaigne n’a rien de commun avec le journal de 

type géographique et nautique et qu’il ne veut pas être non plus un itinéraire artistique, 

il ne saurait prétendre aux titres de noblesse du genre. C’est pourquoi il apparaît comme 

le premier récit de voyage « moderne » du XVIe siècle”74. 

Avec un Montaigne égotiste75 peintre de lui-même et un Léry à la fois écrivain 

autobiographique et ethnographique, apparaissent un nouveau discours et un nouveau 

voyageur qu’on ne peut rencontrer dans le voyage traditionnel. C’est la naissance du 

voyageur fantaisiste ou ethnographe, dont le regard introspectif reflète le vécu 

personnel. Ainsi, ce nouveau voyageur anticipe le voyageur savant ou le voyageur 

littéraire. 

                                                 
73 On retrouve le même processus dans le Voyage de Chapelle et Bachaumont. 
74 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 114-115. 
75 “On n’y voit que Montaigne, il n’est parlé que de lui ; tous les honneurs ne sont que pour lui ; ses 

compagnons de voyage, à l’exception de M. d’Estissac, ne sont ici presque pour rien ; il semble enfin 

voyager seul, et pour lui seul.” (« Discours préliminaire » de Meunier de Querlon), Michel de 

Montaigne, Journal de voyage, Gallimard, 1983, p. 45. 



 

 37

 

3) Diversification du modèle de voyage 

Compte tenu de l’évolution historique et statistique, le récit de voyage se développe 

considérablement au fil des siècles, au niveau de la quantité des publications. Geoffroy 

Atkinson compte, pour le XVIe siècle, dans un seul domaine français, 524 titres de récits 

de voyages76, conséquence des premiers grands voyages d’exploration. Au XVIIe siècle 

ce chiffre double, tant le genre connaît une vogue remarquable. La croissance en 

nombre de publications du récit de voyage n’est pas indifférente à la politique 

d’expansion commerciale et diplomatique de Colbert sous Louis XIV. Le pouvoir 

utilise même le récit de voyage d’une manière propagandiste “pour stimuler chez les 

Français le goût du risque et l’esprit d’aventure”77. Dans ce contexte, la traduction et la 

compilation des relations étrangères se multiplient en même temps que la publication de 

la relation de voyageurs français. “La bibliographie en six volumes publiée entre 1806 

et 1808 par Boucher de la Richarderie comprend 5562 titres d’ouvrages de voyage. 

Parmi ces ouvrages, 3540 ont été publiés au XVIIIe siècle, 1566 au XVIIe siècle et 456 

au XVIe siècle. Si on compare ces données à celles de la Bibliothèque nationale de 

France, on constate que la production d’ouvrages de voyage n’a cessé d’augmenter 

jusqu’au XIXe siècle : 7993 ouvrages, [...] ont été publiés de 1800 à 1900”78. Sur le plan 

de la production de récits de voyage, le point culminant est atteint entre 1831 à 1842. 

Parallèlement au voyage réel, le voyage imaginaire croît rapidement en quantité aux 

XVII e et XVIIIe siècles. Aussi s’estompe la distinction entre le récit de voyage et le 

roman de voyage. Sa topographie devient également ambivalente dans la mesure où le 

récit de voyage se situe entre histoire et roman. 

                                                 
76 Voir Roland Le Huenen, art. cit., Les Modèles du récit de voyage, 1990, p. 11-12. 
77 Jacques Chupeau, « Les récits de voyage aux lisières du roman », RHLF, No 3-4, 1977, p. 538. 
78 Anne-Gaëlle Weber, À beau mentir qui vient de loin, p. 19. 



 

 38

L’essor du voyage de mission, de commerce et d’instruction est un des phénomènes 

les plus saillants dans le récit de voyage au XVIIe siècle. La Compagnie française des 

Indes orientales, fondée en 1663, joue un rôle capital dans l’avènement des voyages au 

long cours. L’accroissement considérable de la production de récits de voyage est 

étroitement lié à deux facteurs parallèles : la naissance de la presse79 et la mode des 

Salons littéraires. Les deux phénomènes mettent le récit de voyage à la mode en 

associant la culture savante à la culture littéraire. Ainsi, le récit de voyage entre dans le 

programme de presse et fait aussi l’objet des conversations de salon.  

Dans l’écriture du voyage, on peut noter l’apparition, vers le milieu du siècle, d’un 

nouveau phénomène, celui de la forme épistolaire, parallèlement à d’autres genres et à 

la mode d’une culture épistolaire de salon et de cour dans la seconde moitié du siècle. 

Rappelons que la lettre était la forme de prédilection de compte rendu des 

missionnaires. Les destinataires sont homogènes et restreints, tant pour la lettre de 

mission que pour la lettre de salon. Dans certains cas, la lettre se caractérise par un 

mélange de vers et de prose. Citons la Relation d’un voyage en Limousin de La 

Fontaine, et le Voyage d’Encausse de Chapelle et Bachaumont, plus connu sous le titre 

du Voyage de Chapelle et Bachaumont. Les deux voyages relèvent du petit voyage 

badin, bien différent du grand voyage prétentieux. 

La Fontaine accompagnant son oncle en exil à Limoges, rédige dans le moment 

même sa Relation d’un voyage de Paris au Limousin80 entre août et septembre 1663. 

L’itinéraire de Clamart à Limoges a pour étapes Orléans, Blois, Amboise et Richelieu 

où il atteint son point culminant. La Relation, dont la destinataire est la femme de 

l’auteur, se compose de six lettres en vers et en prose. Ici, les étapes parcourues peuvent 

se lire comme un espace mythique, et le mélange du vers et de la prose comme le 

                                                 
79 Mercure François, Gazette de France, Mercure Galant, Journal des Sçavans, etc. 
80 La publication tardive de la Relation en 1729, est en rapport avec les affaires de la chute de 

Nicolas Fouquet, arrêté en 1661 à Nantes ; celui-ci était le protecteur de La Fontaine. 



 

 39

symbole d’une alliance de l’idéal poétique et de la réalité prosaïque. De même, “les 

petites aventures ou anecdotes galantes servent à structurer la succession des lieux 

parcourus et à éveiller l’intérêt”81. Ainsi, un petit voyage vers le centre de la France 

acquiert une dimension symbolique et mythique. 

Le Voyage de Chapelle et Bachaumont, en vers et en prose, attire l’attention tant sur 

le plan formel de la lettre que par la modernité du sujet82. Écrit en 1656 et publié en 

1663, il remporte un grand succès, au point de donner lieu à une trentaine de rééditions 

jusqu’au XVIIIe siècle. La lettre, destinée à deux frères “Messieurs les aînés 

Broussins”83 semble avoir été rédigée pendant le voyage, comme un journal. Tout au 

long du récit, le vers alterne avec la prose. Cette lettre familière adressée à deux 

confidents porte tous les indices épistolaires : signature des deux épistolaires, lieu de 

rédaction, destinataires, date et adresse84. Chapelle et Bachaumont, les deux amis 

parisiens, partent ensemble en voyage en 1656, sous prétexte d’une cure aux eaux 

d’Encausse situé à la Haute-Garonne. Leur voyage, égrené de visites gastronomico-

mondaines, est rempli de menus détails quotidiens, se substituant ainsi à la description 

de l’itinéraire et des villes d’étape. Celle-ci se réduit tout au plus à des esquisses s’il en 

est besoin, si bien que les visites mondaines remplacent celles de monuments et de 

curiosités. 

Chapelle et Bachaumont, deux esprits satiriques et burlesques, s’entendent fort bien 

au point de confondre leurs plumes. Les deux compagnons rédigent la relation en 

commun en déclarant solennellement à l’épître liminaire leur collaboration ; il est 

difficile de déterminer ce qui revient à chacun. 

                                                 
81 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 228. 
82 Daniel Sangsue tient ce récit de voyage pour l’origine du « voyage humoristique ». Voir son 

arcticle, « Le récit de voyage humoristique (XVIIe-XIX e siècles) », RHLF, 2001, no 4, p. 1138. 
83 Les deux auteurs précisent à la fin de la lettre quels en sont leurs déstinataires. 
84 Leur lettre se termine ainsi : “À Messieurs les aisnez Broussins. / Chacun enseignera la ruë, / Car 

leur demeure est plus connuë / Aux Marests que les Capucins.” 



 

 40

Le récit de voyage écrit de concert par les deux auteurs nous inspire une brève 

comparaison avec Par les champs et par les grèves de Flaubert85  et Du Camp. 

Contrairement au Voyage d’Encausse, où ne se distinguent pas les contributions de 

chacun des auteurs, Par les champs est écrit à tour de rôle par les deux amis. Ainsi, 

Flaubert écrit les chapitres impairs, et Du Camp, les chapitres pairs. Le Voyage de 

Chapelle et Bachaumont est une lettre à deux mains et à deux plumes conjointes et 

confondues, indistinctes. À l’inverse, Par les champs est un voyage à deux voix 

autonomes qui ne se superposent jamais, comme dans le Journal de voyage de 

Monataigne. Le cas de Thevet est encore particulier. Bien que Les Singularitez de la 

France Antarctique reposent sur son voyage réel au Brésil, c’est non seulement une 

compilation de nombreux textes antérieurs, mais encore une œuvre à plusieurs mains86. 

Dans cette perspective, il est intéressant de constater que les écrivains voyageurs du 

XIX e siècle partent habituellement en voyage avec un compagnon, l’évoquent ou le 

nomment explicitement dans leurs récits ; tel est le cas bien connu du voyage en Orient 

(1849-1851) de Flaubert et Du Camp. En revanche, Joseph de Fonfride, compagnon de 

voyage de Nerval, est complètement effacé dans le Voyage en Orient87. 

Chapelle et Bachaumont relatent leur voyage dans le sud de France, non pas selon 

leur itinéraire parcouru, mais selon leur humeur avec “une attitude cavalière à l’égard 

des villes qui ne lui plaisent pas”88. Leur manière galante, badine et nonchalante, et leur 

caractère simple, naïf et railleur sont les traits essentiels de la figure du voyageur 

                                                 
85 Flaubert fait référence, dans les premières pages du 1er chapitre, au Voyage de Chapelle et 

Bachaumont comme modèle du récit de voyage. “Aurions-nous les charmantes pages de Chapelle, et 

de Bachaumont, si au lieu de s’en aller de province en province, portés dans les lourdes voitures de 

leurs amis, M.M. les gouverneurs et les fermiers, ils eussent été entraînés sur un chemin de fer, ou dans 

un bateau à vapeur ?” Flaubert et Du Camp, Par les champs et par les grèves, Droz, 1987, p. 86. 
86  De même, les voyages de Tavernier et Chardin sont rédigés de seconde main. Dans Le 

Devisement du monde de Marco Polo, celui-ci est le héros tandis que le rédacteur est Rusticello. 
87 Voir Lise Schreiber, Seul dans l’Orient : les voyages de Nerval et Du Camp, Publication de 

l’Université de Saint-Étienne, 2006. 
88 Daniel Sangsue, art. cit., RHLF, 2001, no 4, p. 1146. 



 

 41

moderne « humoristique ». Désinvoltes et peu sérieux, ils ne pensent qu’à s’amuser et 

même ne se soucient guère des mésaventures qui leur arrivent. Ainsi, leur manière de 

voyager annonce déjà le voyageur fantaisiste du XIXe siècle. Chapelle et Bachaumont 

se déplacent à leur guise, selon leur humeur, sans préalablement fixer un itinéraire ni un 

but à leur voyage. Ils font volontairement abstraction de ce qui les ennuie, tandis qu’ils 

font des digressions s’agissant de ce qui leur plaît. Leur style, l’alternance de prose et de 

vers89, est sans grande recherche rhétorique et poétique, et caractérisé par un ton léger, 

humoristique et ironique, malgré la souplesse épisodique de leur prose improvisée et 

leur vers rythmique. 

Le voyage de Chapelle et Bachaumont est aussi le voyage en province. Cette 

excursion locale et modeste contraste avec le grand voyage et ses prétentions. 

L’apparition du voyage badin caractérisé par un petit circuit, à un siècle où sont 

demeurent toujours très présents le périple d’exploration et le grand voyage 

missionnaire, est frappante. Par le trajet et l’art de voyager, le Voyage d’Encausse 

assure la transition entre le voyage classique et le voyage romantique. 

 

« Le grand voyage du commerçant-négociant » 

À partir de Marco Polo, en passant par les XVe et XVIe siècles, au XVIIe siècle le 

protagoniste du voyage apparaît “en tant qu’aventurier et explorateur”90, paré de 

“l’ennoblissement idéologique de l’aventure commerciale”91. À la fin du XVIIe siècle, 

le marchand est la figure dominante du voyageur. Il voyage non seulement comme 

négociant, mais aussi en tant que diplomate ou commissaire de la cour. En outre, écrire 

                                                 
89 Les vers burlesques sont tous en octosyllabes à l’exception de deux vers en alexandrins, et se 

caractérisent par de fréquents rejets et contre-rejets. Mais les auteurs se bornent à une versification 

habile du discours courant. La prose spontanée apparaît une improvisation de la conversation familière, 

galante et badine. Voir « Introducction » d’Yves Giraud, Chapelle et Bachaumont, op. cit., p. 20-21. 
90 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 134. 
91 Ibid. 



 

 42

une relation du voyage permet à un marchand d’accéder au rang de “chevalier du 

commerce”92, voire d’homme de lettres. Cependant, les registres du récit se diversifient 

au sein des voyages du marchand. Tavernier se préoccupe de la description objective du 

domaine commercial. En revanche, le voyage de Chardin se rapproche d’une aventure 

personnelle et revêt une dimension autobiographique. Le voyage de Bernier a encore 

des traits du voyage érudit et savant. 

Jean-Baptiste Tavernier (1605-1689) parcourt la Turquie, la Perse et l’Inde pendant 

quarante ans. Dans ses Six Voyages de Jean-Baptiste Tavernier Écuyer Baron 

d’Aubonne en Turquie, en Perse, et aux Indes…(2 vol., Paris, 1679), il relate ses 

expériences de négociant-joailler en diamants et en orfèvrerie en prévilégiant la 

perspective commerciale. Six Voyages, compte rendu mi-commercial, mi-diplomatique, 

eurent un grand succès au point d’être réédités à plusieurs reprises jusqu’en 1724 et 

d’avoir été traduits en anglais, en allemand et en italien. Comme l’implique le titre, 

l’auteur de Six Voyages est un exemple d’ascension sociale de l’époque. Son statut 

initial de marchand voyageur-aventurier se transforme progressivement en celui de 

négociant, diplomate, voire écrivain. Toutefois, il n’a pas écrit lui-même son voyage, la 

rédaction est de seconde main, faite par un certain Chappuzeau, de sorte que le souci 

d’objectivité et de vérité l’emporte sur la subjectivité du moi existentiel. L’utilité 

générale de renseignements domine les aventures et anecdotes. Six Voyages donnent 

l’impression d’être non pas une “aventure de plusieurs voyages consécutifs”, mais “un 

guide bien ordonné”93. 

Jean Chardin (1643-1713) effectue en 1671 son second grand voyage avec son 

compagnon et associé, un certain Raisin, en Turquie, en Géorgie, en Arménie et en 

Perse, probablement jusqu’à la fin 1677. Ses Voyages de monsieur le chevalier Chardin 

                                                 
92 Ibid. 
93 Ibid., p. 148. 



 

 43

en Perse et autres lieux de l’Orient94 ne relatent pas son premier voyage de jeunesse, 

entrepris à l’âge de 22 ans, de la fin 1664 au printemps 1670. Comme Tavernier et 

d’autres voyageurs illustres, Chardin a un rédacteur, l’académicien Charpentier. 

Cependant, il écrit sa relation d’une manière subjective sur la base de son journal de 

voyage, à la différence de Tavernier qui compile systématiquement ses différents 

voyages. Chardin s’intéresse aux coutumes et aux mentalités des sociétés archaïques, 

alors que Tavernier se concentre sur la description objective des faits en écartant l’autre 

et la couleur locale. Dans la manière de relater, Tavernier peut être comparé à Thevet, et 

Chardin à Léry. Chardin parle “non seulement des petits incidents et accidents, des 

problèmes et des périls qui menacent le voyageur en Orient, mais aussi et surtout de ses 

réactions psychologiques et de ses sentiments”95 . Son récit de voyage prend la 

dimension d’une autobiographie proche des mémoires. Le vécu personnel et la 

sensibilité du moi font partie des éléments les plus importants dans la narration. Par 

exemple, l’anecdote, jusqu’ici considérée comme un élément secondaire et subordonnée 

à la description, est grandement mise en valeur. D’un autre côté, abstraction faite de son 

aventure personnelle, Chardin garde toujours mesure et rigueur dans sa description 

ethnographique de la Perse. C’est surtout dans la descripton d’Ispahan, fondée sur une 

enquête personnelle et faisant référence à des auteurs persans, que se dégagent ses 

efforts d’objectivité. En ce sens, les Voyages de Chardin, qui se distingue de la relation 

classique, font la jonction entre le voyage commercial et le voyage scientifique et 

préromantique des Lumières. 

                                                 
94 Publié pour la première fois sous le titre du Voyage de Paris à Ispahan à Londres en 1686, en un 

volume, puis en édition augmentée à Amsterdam en 1711, l’ouvrage eut une nouvelle édition 

hollandaise en 1735. Cette dernière sera la base de Voyages de monsieur le chevalier Chardin en Perse 

et autres lieux de l’Orient publiés par L. Langlès à Paris en 1811. 
95  Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 156. Les aspects psychologiques du voyage de Chardin 

annoncent celui de Challe. 



 

 44

Toujours dans la grande lignée des grands voyageurs négociants sous Louis XIV, 

Paul Lucas (1664-1737) laisse le récit de trois grands voyages effectués au Proche-

Orient96. Sa carrière est atypique par rapport aux autres grands voyageurs de l’époque. 

Négociant promu au rang d’érudit, il fournit un exemple extraordinaire d’une ascension 

à la fois sociale et littéraire. Paul Lucas débute sa carrière comme négociant de joaillerie 

à Constantinople, en Syrie et en Égypte, devient condottiere de Venise, et revient en 

France en 1696. Dès lors, il voyage en tant qu’archéologue et explorateur en Égypte et 

au Proche-Orient, à Ispahan et à Bagdad. En 1705, il part comme médecin et antiquaire 

en voyage de “mission” au Levant “par ordre du Roi”97. Ayant obtenu en 1708 le brevet 

d’antiquaire de la part du Louis XIV, il accomplit deux nouveaux voyages au Proche-

Orient en 1714, puis son dernier voyage en 1723. Sa région préférée est l’Égypte, 

surtout la Haute Égypte, qui fait “l’objet d’une véritable recherche et découverte 

spirituelles”98. Ainsi, Paul Lucas devient précurseur de l’archéologie égyptienne. Ses 

voyages sont caractérisés par la combinaison d’une aventure autobiographique et d’un 

enthousiame pour la recherche, de ce fait, “l’aventure individuelle est conjuguée avec 

l’aventure intellectuelle et érudite”99. 

Il faut relever aussi un autre phénomène remarquable du siècle : l’avènement du 

discours érudit et savant. Y contribuent une presse érudite, par exemple le Journal des 

Sçavans, le Cabinet des Curiosités du Roi, la Bibliothèque Royale et les Académies 

Royales. Ces derniers forment, avec le Jardin des Plantes et l’Observatoire, de véritables 

                                                 
96 Le Voyage dans le Levant, en Égypte et en Turquie de 1704-1705, le Voyage dans la Grèce, 

l’Asie Mineure, la Macédonie et l’Afrique, de 1712 et le Voyage fait en 1714, dans la Turquie, l’Asie, 

Sourie, Palestine, Haute & Basse Égypte, de 1719.  
97 Le but de voyages était de collecter “un grand nombre de Medailles, de Pierres gravées, de 

Manuscrits anciens, & d’autres curiositez utiles, qui ont trouvé place dans le Cabinet & dans la 

Bibliothèque de VOTRE MAJESTE” (Voyage dans la Grèce, t. I, «Épître »). Cité par F. Wolfzettel, 

op. cit., p. 163. 
98 Ibid., p. 164. 
99 Ibid., p. 163. 



 

 45

centres culturels et scientifiques. Le voyage de type érudit est censé réaliser l’idéal 

classique, celui de l’honnête homme. Friedrich Wolfzettel nomme ce type de voyage de 

la seconde moitié du XVIIe siècle le « voyage véridique et complet » par comparaison 

avec le « voyage savant et érudit » des Lumières100. Les voyageurs complets, ceux qui 

ont reçu une solide formation scientifique, sont la plupart médecins, naturalistes, 

antiquaires, historiens, géographes et archéologues. Leurs voyages sont marqués par une 

recherche géographique méthodique et une observation ethnographique des pays 

lointains, en particulier de la Perse, l’Inde et le Siam.  

Un autre phénomène à retenir est celui de la vogue du voyage d’instruction et du 

voyage pédagogique, qui d’ailleurs va de pair avec l’essor du roman pédagogique, 

comme Les Aventures de Télémaque (1699) de Fénelon. Basé sur une érudition dans la 

lignée humaniste, le voyage d’instruction a pour but de donner au lecteur le plus 

d’informations possibles sur tous les sujets, en les abordant avec un esprit critique. Ce 

genre de « voyage culturel » est structuré par un canon de connaissances, par 

conséquent l’itinéraire passe par les grands centres culturels et culmine à Rome, “centre 

incontesté de la peinture, des arts plastiques et de l’architecture”101. Ainsi, les étapes à 

parcourir et les faits à connaître y sont préalablement fixés : visites obligées des 

monuments, oeuvres d’art à voir, initiation à l’histoire, aux moeurs et à la vie culturelle, 

voire le monde à fréquenter. L’Italie constitue le centre d’intérêt par excellence en 

raison de sa richesse culturelle, littéraire et artistique, quand la France, la Suisse, 

l’Allemagne et d’autres pays ne sont que des compléments. Dans ce contexte, la vogue 

du voyage d’Italie se prolonge jusqu’au siècle suivant. Le Nouveau voyage d’Italie de 

Maximilien Misson et le Nouveau voyage d’Itale de François Deseine ont joué un grand 

rôle. Le « Grand Tour », concept typiquement anglais, est une variante du voyage 

                                                 
100 On peut citer comme grands voyageurs véridiques et complets Paul Lucas, Jacob Spon, Joseph 

Pitton Tournefort, Jean Thevenot, François Bernier. 
101 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 214. 



 

 46

d’instruction. Le canon du « Grand Tour » peut être résumé ainsi : itinéraire préétabli, 

visites obligées, curiosités à voir, bonne société à fréquenter. L’itinéraire principal du 

« Grand Tour » est composé du Nord de la France, avec Paris et Versailles, de la 

Hollande, des Pays-Bas, de la Rhénanie, des grandes villes du sud de l’Allemagne, de 

nombreuses villes d’Italie dont Rome et Naples102, villes indispensables. Le parcours est 

jalonné par des arrêts plus ou moins longs dans les principaux centres culturels, le 

séjour à Rome étant le plus long, car cette ville est considérée comme le sommet 

incontournable de la culture mondaine. Dans le « Grand Tour » européen, à mesure que 

l’accent est mis sur l’inventaire des richesses culturelles et artistiques, l’Italie devient un 

véritable but de voyage par son importance artistique, littéraire et culturel103. En fait, le 

« Grand Tour » n’est autre qu’“un type spécial du voyage d’Italie”104. L’essentiel du 

voyage d’instruction consiste à inculquer le savoir d’un guide responsable à son 

disciple, de lui donner des connaissances conformes au but pédagogique, non de lui 

permettre de découvrir par lui-même ni de porter un regard frais sur ce qu’il rencontre. 

Par conséquent, il n’est pas facile de distinguer le récit de voyage du guide de voyage. 

 

Le récit de voyage de ce siècle se présente sous forme de journal de voyage, compte 

rendu du missionnaire, rapport du diplomate, carnet de route du savant... La majorité 

des voyageurs du XVIIe siècle étaient de confession protestante. Le voyage de 

missionnaire est un des phénomènes les plus saillants du XVIIe siècle, en particulier la 

mission en Extrême-Orient105 et au Canada. Les comptes rendus des missionnaires sont 

                                                 
102 Le « Grand Tour » se termine dans certains cas à Naples d’où on rejoint par mer le point de 

départ. 
103 La connaissance obligatoire des arts et des lettres, héritée de l’humanisme, s’adapte aux besoins 

de l’instruction de la jeunesse aristocratique.  
104 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 214. 
105 La Société des Missions Étrangères fondée en 1659 et la Compagnie des Indes jouent un grand 

rôle pour les missions en Extrême-Orient avec l’aide de la politique du pape Clément IX et de la 



 

 47

écrits sous forme de “missives ou rapports annuels à leur maître, telles que les missives 

adressées par François Xavier à son « prévôt » Ignace Loyola”106. La missive de 

missionnaire a pour but la propagande, en outre son discours est étroitement lié au 

discours colonial dans le Nouveau Monde107. 

Aux XVI e et XVIIe siècles, l’intérêt des relations de voyage consiste essentiellement 

dans la stimulation de la curiosité et la fourniture d’informations utiles. Le style naïf 

non élaboré y domine. Par ailleurs, certains voyageurs de ces époques ne sont pas des 

auteurs reconnus, mais plutôt des voyageurs professionnels « par l’ordre du roi » ayant 

un but spécifique préétabli : marins, marchands, diplomates, missionnaires, etc. La 

majorité des voyageurs n’ont donc ni talent ni formation littéraires. C’est pour cette 

raison que la rédaction du voyage est souvent conifée à un tiers professionnel, 

notamment celle des voyages de marchands, presque toujours de seonde main. Les 

voyageurs professionnels, relateurs selon François Moureau, n’ont pas encore pris 

conscience de l’aspect littéraire. 

Le récit de voyage de ces époques est généralement rédigé sous la forme d’un journal 

au style naïf, censé garantir la véracité des faits rapportés. Outre l’utilité documentaire 

pour les pays lointains, le récit de voyage faisait tout de même office d’oeuvre de 

divertissement comme object de lecture. Ainsi, l’exactitude des descriptions, l’attrait de 

l’aventure et l’agrément de la simple vérité constituent une poétique du voyage du 

XVII e siècle. C’est de là que proviennent les trois principes suivants : faire voir, faire 

vivre, faire vrai108. 

                                                                                                                                               

diplomatie colbertiste sous Louis XIV. Ainsi, les missions sont intimement liées aux rapports 

commerciaux et diplomatiques. 
106 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 167.  
107 “Les deux noms de Samuel de Champlain et de Marc Lescarbot dominent les débuts de la 

recolonisation de la Nouvelle France après les échecs du siècle précédent.” Ibid., p. 172. 
108 Voir Jacques Chupeau, « Les récits de voyage aux lisières du roman », RHLF, mai-août 1977, p. 

541.  



 

 48

En somme, le récit de voyage du siècle classique évolue en même temps dans deux 

directions. Le versant autobiographique se renforce par l’introduction d’anecdotes 

quotidiennes et d’aventures vécues, bien que le moi subjectif ne parvienne pas au moi 

sensible préromantique du siècle suivant. Le versant véridique et objectif se développe 

plus nettement qu’au siècle précédent, sans pour autant atteindre un degré de vérité 

objective équivalent à celui du voyage scientifique des Lumières. Dans cette perspective 

ce siècle se situe à une période intermédiaire entre la Renaissance et les Lumières. 
 

4) Prise de conscience du littéraire 

Deux discours opposés coexistent et s’influencent au cours du XVIIIe siècle : l’un 

discours subjectif et sentimental et l’autre objectif et scientifique. De cette manière, le 

roman et le voyage se développent respectivement, s’influencent réciproquement. “L’un 

contenant des éléments de l’autre, le roman évolue vers le réel, le concret, vers les faits 

vérifiables, et la relation de voyage vers la narration sentimentale, vers l’autobiographie, 

vers la fiction littéraire”109. 

Il est nécessaire de faire une remarque spécifique concernant la fin de l’âge classique, 

c’est-à-dire la période à cheval sur deux siècles et couvrant environ un demi-siècle110. 

Cette période charnière correspond à peu près à la fin du règne de Louis XIV et à la 

Régence (1715-1723). Selon Paul Hazard, elle est marquée surtout par « la crise de la 

conscience »111 liée à la crise financière et à celle des valeurs du monde classique. À 

                                                 
109 Hermann Harder, Le Président de Brosses et le voyage en Italie au dix-huitième siècle, Slatkine, 

Genève, 1981, p. 73. 
110 René Démoris délimite la période entre 1680 et 1728 dans son Roman à la première personne :  

du classicisme aux Lumières (Droz, Genève, 2002), et Jean-Michel Racault choisit la période 1676-

1726 dans son article consacré à l’étude du voyage imaginaire à la fin de l’âge classique (Jean-Michel 

Racault, « Les jeux de la vérité et du mensonge dans les préfaces des récits de voyages imaginaires à la 

fin de l’Age classiques (1676-1726) », Métamorphoses du récit de voyage, Champion-Slatkine, Paris-

Genève, 1986, p. 82-109). 
111 Voir Paul Hazard, La Crise de la conscience européenne (1680-1715), Fayard, 1961. 



 

 49

l’époque, le lecteur exige de plus en plus l’authenticité du récit en raison d’une 

méfiance à l’égard du genre romanesque ; il s’agit aussi de la crise du genre 

romanesque112. Le lectorat tend à identifier la fiction au mensonge. En revanche, le goût 

du vrai du lecteur conduit les formes narratives dans la direction du procédé réaliste. 

Dès lors, mémoires, récits de voyage, romans à la réaliste à la première personne se 

multiplient parallèlement au déclin du roman idyllique, galant et héroïque. En réalité, au 

XVIII e siècle, le récit fait par un je-narrateur exige d’être considéré comme authentique, 

de sorte que, dans de telles circonstances, la forme de la lettre et celle du journal sont à 

la mode. Et la vogue de la relation de voyage est en rapport étroit avec l’exigence 

croissante de vérité documentaire. De même, le genre romanesque se sert de plus en 

plus des techniques narratives réalistes. Ainsi, parfois le roman a recours à une 

correspondance authentique mais déguisée, et il arrive qu’une pseudo-autobiographie 

soit écrite sous forme de mémoires camouflés. De plus, le voyage authentique et le 

voyage imaginaire se développent parallèlement. Entre les deux registres ont lieu le 

glissement du réel au fictif, et du fictif au réel. Aussi s’estompe la frontière entre récit 

de voyage et roman. En somme, le désir de l’authenticité aboutit sur le plan formel à 

l’écriture autobiographique, surtout sous les deux formes de la lettre et du journal. Sur 

le plan thématique, la vie privée commence à entrer dans le récit de voyage. 

Au XVIII e siècle, le récit de voyage fait finalement son entrée dans une dimension 

littéraire. Par ailleurs, la vogue est au voyage scientifique dans la seconde moitié du 

siècle, parallèlement à l’essor remarquable de toutes les branches des sciences 

naturelles. Il s’agit surtout du voyage naturaliste, associant la théorie à la pratique, qui 

profite d’un statut exceptionnel, inconnu à l’époque de la Renaissance et au siècle 

classique. Puisque notre intérêt porte principalement sur le voyage subjectif littéraire, 

nous sommes contraints de reléguer le voyage scientifique au second plan. 

                                                 
112 Voir Jean-Michel Racault, art. cit., Métamorphoses du récit de voyage. 



 

 50

Au XVIII e siècle, les auteurs de récit de voyage prennent conscience de l’intérêt des 

effets littéraires en associant l’élaboration du style à la composition de la narration. Au 

XVI e siècle, dans le récit de voyage, l’accent est mis sur l’utilité de l’information, et le 

style simple l’emporte sur le style soigné. De même, au XVIIe siècle, le style naturel est 

continuellement apprécié du lecteur de voyages en raison de son goût pour la vérité et 

de sa méfiance envers le style littéraire soigné. La sincérité du voyageur et l’authenticité 

du récit sont considérées comme des éléments plus importants que le style élaboré et 

l’agencement du récit113.  

Prévost et La Harpe marquent l’avènement d’un changement crucial dans l’écriture 

du voyage. L’Histoire générale des voyages, publiée en 15 volumes, chez Didot, 1746-

1759, par l’abbé Prévost, a connu un grand succès. Ce n’est pas un récit de voyage vécu 

par l’abbé Présvost lui-même, mais une traduction, ou plutôt une adaptation d’une 

compilation anglaise des récits de voyage114 : A new Collection of voyages and travels 

de Thomas Astley (1745-1747). L’Histoire générale des voyages est une réécriture 

romanesque et encyclopédique de récits de voyage antérieurs. L’écriture romanesque 

s’amalgame facilement à l’écriture du voyage dans le recueil de l’abbé Prévost. 

L’ Abrégé de l’histoire générale des voyages (24 vol.) de La Harpe, fait d’après le 

modèle de Prévost, a joué aussi un rôle important dans l’établissement du caractère 

littéraire. Selon La Harpe, des éléments de divertissement proviennent des effets 

littéraires du récit, c’est-à-dire du style élaboré, du choix d’épisodes et de l’agencement 

du récit. Ces deux recueils jouent “un rôle particulièrement important dans 

l’établissement de « modèle d’écriture » pour les voyageurs et d’« horizons d’attente » 

                                                 
113 Sur l’évolution stylistique et sémantique du récit de voyage du XVIe au XVIIIe siècle, voir 

surtout « Ch. I. : Du style simple à l’« esquisse littéraire » » : Le récit de voyage du XVIe au XVIIIe 

siècle, dans Esquisses littéraires de Wendelin Guentner, p. 39-61. 
114 Dans cette perspective, son titre complet nous donne un indice précis : Histoire générale des 

voyages ou nouvelle collection de toutes les relations de voyages par mer ou par terre, qui ont été 

publiées jusqu’à présent dans les différentes langues de toutes les nations connues. 



 

 51

pour les lecteurs de récits de voyage futurs”115. Du reste, “c’est au XVIIIe siècle qu’a 

lieu la prise de conscience des virtualités littéraires du genre de la part des éditeurs de 

recueils de récit de voyage, tels La Harpe et Prévost”116. Par contre, rappelons que les 

relations de voyage du XVIIIe siècle, époque des Lumières et de l’Encyclopédie, étaient 

considérées comme relevant d’une écriture documentaire, objective, impersonnelle. 

Il est à noter que la seconde moitié du XVIIIe siècle est marquée par la vogue du 

voyage en Italie117, née au siècle précédent118, d’une part, par la création de l’Académie 

de France en 1666, d’autre part, par la publication du Nouveau Voyage d’Italie en 1691 

de Misson et du Nouveau Voyage d’Italie de Deseine en 1699119. 

La forme épistolaire est largement utilisée dans l’écriture du voyage au sièlce des 

Lumières. Apparue au siècle précédent, elle s’épanouit désormais. L’ouvrage de 

référence était le Nouveau Voyage d’Italie de Misson, édité à sept reprises jusqu’en 

1763. Toutefois, il se trouve à cheval entre une relation et un guide. Il a fait office 

pendant un siècle non seulement de manuel pratique pour des voyageurs en Italie, mais 

aussi de modèle d’écriture du voyage tant sur le plan formel que sur le plan thématique. 

Sa forme épistolaire des « lettres à un ami » réussit notamment à créer l’illusion 

d’authenticité, quoiqu’il soit évident que sa rédaction ait été postérieure au voyage. Ces 

« lettres à un ami » relèvent effectivement d’une pure invention. Les Lettres familières 

de Charles de Brosses s’en inspirent, y font explicitement référence. Entre les deux 

                                                 
115 Wendelin Guentner, Esquisses littéraires, Nizet, 1997, p. 55. 
116 Ibid., p. 30. 
117 Voir l’étude de Hermann Harder, consacrée au voyage en Italie au XVIIIe siècle, Le Président de 

Brosses et le voyage en Italie au dix-huitième siècle, Slatkine, Genève, 1981. 
118 Avant Misson, Jacob Spon et Georges Wheler laissent Le Voyage d’Italie, de Dalmatie, de 

Grèce et du Levant (1678). Cependant, leur voyage, consacré à l’érudition, se contente surtout de 

collecter le plus grand nombre d’inscriptions latines en visitant la bibliothèque, les collections de 

curiosités et les monuments anciens. 
119 Voyage en Italie (1758) de Cochin, Voyage d’un français en Italie (1765-1766) de Jérôme de 

Lalande (1769), Voyage pittoresque ou description des royaumes de Naples et de Sicile de l’abbé de 

Saint-Non (paru de 1781 à 1786), et Lettres sur l’Italie de Dupaty (1788). 



 

 52

voyages, qui sont plus des compilations de guides et de livres documentaires que de 

vraies relations, il existe plus d’un point commun. Outre des récits digressifs insérés, se 

trouvent de fréquentes utilisations de dialogues et de conversations sous forme de 

questions-réponses. De cette manière, “le dialogue instauré avec le pays opère une 

véritable révolution du paradigme prépondéramment descriptif du genre et plus 

spécialement du Voyage d’Italie”120. Les successeurs du Président de Brosses se 

réfèrent à leur tour aux Lettres familières : Lalande, Duclos, l’abbé Richard, le marquis 

de Sade, etc. 

Pour cette période, nous retenons deux voyages non seulement dans la perspective 

d’une excellente qualité littéraire, mais aussi sur le plan de l’écriture subjective : le 

Journal d’un voyage fait aux Indes orientales de Robert Challe et les Lettres familières 

de Charles de Brosses. 

 

« Journal d’un voyage fait aux Indes orientales de Robert Challe » 

La redécouverte de Robert Challe est une vraie révélation dans l’histoire de la 

littérature française. C’est un cas exceptionnel de réhabilitation d’un auteur ignoré et 

négligé : “Ce n’est qu’en 1959, pour le trois-centième anniversaire de sa naissance, que 

ses Illustres Françaises furent rééditées. Encore, malgré les découvertes qui avaient été 

faites à cette occasion, le nom de l’auteur n’était-il pas connu avec certitude. Le reste de 

son œuvre était à peine exploré”121. En outre, le mystère de l’identité de l’auteur a 

perduré pendant trois siècles jusqu’à ce qu’il soit percé par Jean Mesnard122 en 1960. Il 

y eut quelques tentatives de redécouverte des Illustres Françaises, surtout celle de 

                                                 
120 Friedrich Wolfzettel, op. cit., p. 303. 
121 Frédéric Deloffre, « Avant-propos », Robert Challe, Les Illustres Françaises, Droz, Genève, 

1991, p. VII.  
122 Sur la révélation de l’existence de Robert Challe et l’attribution de ses ouvrages, voir l’article de 

Frédéric Deloffre, « Robert Challe : profil d’une redécouverte », Robert Challe : sources et héritages, 

Peeters, Leuven, 2003, p. 1-7. 



 

 53

Champfleury123 en 1857 et quelques autres dans la première moitié du XXe siècle. Mais 

ce n’est que depuis les années 1990124, que Challe est reconnu comme l’un des auteurs 

les plus intéressants et les plus géniaux de sa génération. Aujourd’hui, la découverte de 

nouveaux documents125 sur Challe et son œuvre a permis d’éclairer et reconstituer son 

existence mouvementée de déclassé126. Qui plus est, plusieurs ouvrages, dont les auteurs 

étaient incertains, lui ont été attribués. C’est surtout le cas des Difficultés sur la religion 

proposées au père Malebranche, l’un des célèbres ouvrages clandestins de l’époque, 

“remarquable traité « philosophique » avant la lettre”127. 

Il est surprenant que tous ses écrits aient été anonymement publiés à l’époque, bien 

que son oeuvre ait connu une certaine notoriété. En outre, un manuscrit de son journal 

de voyage retrouvé en 1989 est signé à trois reprises « Paul Lucas », fausse signature 

visant à détourner l’attention du lecteur. C’est ainsi que Challe “reste très discret sur son 

identité réelle. Ni ses rapports sur le Canada, ni ses lettres, ni ses manuscrits, ni à plus 

forte raison ses livres ne sont signés”128.  

Il existe plusieurs versions de la relation de son voyage fait pendant dix-neuf mois 

(février 1690-août 1691). Deux versions nous sont parvenues, sur les six répertoriées : 

l’imprimé de 1721 et le manuscrit autographe de Munich dit Journal à Pierre Raymond. 

                                                 
123 En 1857, dans son ouvrage sur Le Réalisme, Champfleury prétend que Challe est précurseur de 

Balzac. 
124 Plusieurs colloques sont été organisés : à Chartres en 1991, à Créteil en 1993, à la Sorbonne en 

1996, à Ottawa en 1998 et à Louvain-Anvers en 2002. S’y ajoute un séminaire donné à Montpellier en 

1995. 
125 Citons le manuscrit autographe du Journal de voyage à Pierre Raymond et les manuscrits 

olographes authentiques des Difficultés sur la religion, tous deux retrouvés dans la bibliothèque de 

Munich, respectivement par Jacques Popin et François Moureau. 
126 Challe fait une carrière descendante à l’opposé du commerçant réalisant une ascension sociale au 

XVII e siècle. 
127 Frédéric Deloffre, « Avant-propos », Robert Challe, Les Illustres Françaises, Droz, Genève, 

1991, p. VII.  
128 Frédéric Deloffre, « Robert Challe, romancier philosophe », Challe et/en son temps, Honoré 

Champion, 2002, p. 12. 



 

 54

La première version est le Journal d’un voyage fait aux Indes orientales, composé en 

plusieurs temps, publié en 1721 à titre posthume, sous forme d’une édition anonyme. 

Dans « l’Avertissement » de l’éditeur, il est dit que le journal a été “trouvé en manuscrit 

dans le cabinet de son auteur, après sa mort”129 ; de surcroît, il a été publié à La Haye 

par l’imprimeur Abraham de Hondt, sous la marque trompeuse de Machuel, un libraire 

rouenais spécialisé dans les récits de voyage. La seconde version est le manuscrit 

intitulé Journal à Pierre Raymond, un journal déguisé attribuant à un certain Paul 

Lucas. Finalement, il a été prouvé que le Journal à Pierre Raymond est la version 

originelle rédigée au jour le jour, entièrement de la main de Challe. “L’obsession du 

secret est sensible dès la rédaction du brouillon initial du voyage, dont Challe prend 

garde de rendre l’écriture illisible à tout autre qu’à lui-même”130. 

La longueur du Journal à Pierre Raymond (manuscrit) ne fait même pas la moitié de 

celle du Journal de voyage imprimé. Outre des décalages temporels, corrections et 

additions, le premier est dénué de récits romanesques, dissertations, anecdotes et 

histoires d’animaux, présents dans le second131. Le Journal d’un voyage fait aux Indes 

orientales est le produit, selon l’auteur, de “la compilation des trois journaux”132 qu’il 

avait antérieurement rédigés, l’un pour le ministre Seignelay, le second pour son oncle 

Pierre Raymond, l’autre à usage personnel. Les deux versions dont nous disposons ne se 

superposent guère. Un long intervalle de 30 ans sépare le brouillon initial de la version 

imprimée. Vu les différences et les transformations entre les deux versions, on peut dire 

                                                 
129 Robert Challe, Journal d’un voyage fait aux Indes orientales, t. I, Mercure de France, 2002, p. 

91. 
130 François Moureau, « Chiffre et déchiffrement dans le Journal d’un voyage aux Indes orientales 

de Challe », Challe et/en son temps, Honoré Champion, 2002, p. 216. 
131 À propos des différences des deux versions, voir Robert Challe, « Appendice I » : Les deux 

versions du Journal de Voyage, Journal du Voyage des Indes orientales à Monsieur Pierre Raymond, 

Droz, Genève, 1998, p. 341-364. 
132 Robert Challe, op. cit., p. 95. 



 

 55

que le Journal publié de 1721 est une réécriture théâtralisée133 du Journal originel. “Or 

l’analyse comparée des deux textes prouve que la chronologie, les circonstances du 

voyage, l’identité même des acteurs de telle ou telle aventure narrée sont l’objet de 

continuelles contradictions, impossibilités, détournements”134. Enfin, le Journal de 1721 

est un second voyage revécu dans l’imaginaire, voire “un vrai texte littéraire et sans 

doute un beau roman”135, tandis que le Journal à Pierre Raymond consiste en des notes 

prises sur le vif au cours du voyage. 

Dans la perspective autobiographique, le Journal de 1721 révèle beaucoup plus 

d’éléments personnels de l’auteur que ne le font ses propres Mémoires inachevés. Entre 

les deux ouvrages, nombre d’éléments se font écho, s’échangent et établissent une sorte 

de continuité : “Outre la reprise de thèmes et de citations, le Journal comble certaines 

lacunes des Mémoires” 136. Au sein du journal de bord à caractère officiel, Challe 

intercale sous forme d’un récit digressif son journal intime qui introduit des méditations 

morales ou religieuses et des histoires personnelles. Ainsi, ressurgissent137 de part et 

d’autre les souvenirs d’événements du passé. D’un côté, Challe répertorie en détail au 

jour le jour la marche du navire, les conditions météorologiques, les courants marins, les 

                                                 
133 “Le Journal à Pierre Raymond comporte beaucoup moins de citations de dramaturges, qui sont 

la plupart généralement rééxploitées, reprécisées et développées dans le Journal de 1721 […]”. Sylvie 

Requemora, « Regarder le monde « comme un véritable théâtre » : la théâtralisation du Journal d’un 

voyage fait aux Indes orientales de Robert Challe », Challe et/en son temps, Honoré Champion, 2002, 

p. 286. 
134 François Moureau, art. cit., Challe et/en son temps, Honoré Champion, 2002, p. 218. 
135 Jacques Popin, « Le Journal de voyage destiné à Pierre Raymond : écriture et réécriture », 

Autour de Robert Challe, Honoré Champion, 1993, p. 62. 
136 Gaëlle Fourès, « Échos politiques et diplomatiques dans le Journal d’un voyage fait aux Indes 

orientales et dans les Mémoires », Robert Challe : sources et héritages, Peeters, Leuven, 2003, p. 253. 
137 Par exemple, lorsqu’il s’agit d’établir une comparaison de la hauteur du pic des Canaries, Robert 

Challe se rappelle ses mesaventures dans les montagnes du Canada, voir Robert Challe, op. cit., p. 152. 

Ce genre de récit digressif et rétrospectif sera récurrent dans l’Itinéraire de Paris à Jérusalem de 

Chateaubriand. 



 

 56

escales, la vie des marins…, d’un autre côté, il révèle son “profil psychologique”138 

face à la condition humaine et à sa propre destinée. Le Journal de voyage a d’abord une 

valeur exceptionnelle de témoignage objectif de la vie en mer et de vaste reportage 

ethnographique. Par ailleurs, il est aussi une autobiographie fragmentaire, dans laquelle 

Challe raconte son aventure individuelle et exprime des idées non conformistes sur un 

ton railleur et badin. En ce sens, Challe appartient à la lignée du voyageur « peintre de 

soi », comme Léry et Montaigne, puisqu’il parvient à peindre son autoportrait morcelé à 

travers l’écriture du voyage. 

L’écriture de Challe se caractérise par la réécriture de son propre texte, en plus de 

l’emprunt massif à l’autrui. Elle est essentiellement fondée sur l’intertextualité et la 

macrotextualité. Chez Challe, l’emprunt implicite ou explicite est pour la plupart du 

temps approximatif, donc immédiatement sujet à la transformation et à la déformation, 

et finalement à l’appropriation. Selon la formule de Jacques Cormier, “Challe avait 

beaucoup lu, Challe a été fort lu”139. La liste des auteurs auxquels Challe a emprunté est 

fort longue140. Mais ses citations et ses emprunts relèvent surtout d’une appropriation 

des textes d’autrui : “[…] il s’appropriait le contenu de l’œuvre lue jusqu’à en faire la 

propre substance de sa pensée…”141 . Sa réécriture se rapproche d’une écriture 

fantaisiste ou parodique, si bien que “son récit se construit à partir de l’autre, contre 

                                                 
138 Driss Aïssaoui, « Challe et l’autobiographie », Challe et/en son temps, Honoré Champion, 2002, 

p. 434. 
139 Jacques Cormier, « Avant-propos », Robert Challe : sources et héritages, Peeters, Leuven, 2003, 

p. VII. 
140 Cervantes, Sorel, Bussy-Rabutin, La Fontaine, l’Arioste, Rabelais, Montaigne, Corneille, Racine, 

Molière, Furetière, Camus, Cyrano de Bergerac, Guy Patin, François de Rosset, Paul Scarron, Courtilz 

de Sandras… À cette liste il faut encore ajouter les auteurs latins Ovide, Horace, Cicéron. Toutefois, 

l’accent est mis surtout sur Molière, dans la mesure où Challe fait référence constamment à la comédie 

de la vie, si bien que l’humour ou le rire est un des traits les plus frappants du style challien. Voir 

Jacques Cormier, art. cit., op. cit. 
141 Ibid., p. VII. 



 

 57

l’autre – double sens de proximité et d’opposition – mais aussi pardessus l’autre”142. 

Quant à ses successeurs, on peut relever aussi une foule d’auteurs : Prévost143, 

Marivaux144, Laclos, Voltaire, Diderot, Rousseau, Sade145, Rétif, voire Stendhal et 

Balzac146. Sur le plan de la technique narrative, Challe s’inspire du Décaméron de 

Boccace et de l’Heptaméron de Marguerite de Navarre, notamment pour le récit 

enchâssé et celui fait sous la forme de la conversation. Le Journal de 1721, récit 

autobiographique, est étroitement lié à ses Mémoires commencés en 1716 mais restés 

inachevés. Non seulement les deux ouvrages ont nombre de sujets en commun, mais 

aussi le Journal publié éclaire des éléments manquants des Mémoires. Des récits 

romanesques insérés dans le Journal de 1721 se retrouvent sous une forme plus 

développée dans Les Illustres Françaises. Par contre, une « Histoire du cocu » dans le 

Journal de 1721 a son équivalent dans la Continuation de Don Quichotte. De même que 

son personnage romanesque réapparaît dans d’autres récits, bien des récits anecdotiques 

sont récurrents dans d’autres ouvrages. 

En somme, ayant une valeur exceptionnelle, tant littéraire que documentaire, le 

Journal de voyage se trouve dans une position intermédiaire entre le voyage objectif 

traditionnel et le voyage subjectif autobiographique. En fonction de la réécriture de son 

propre texte, un lien macrotextuel est établi dans l’ensemble du texte challien qui n’est 

                                                 
142 Chantale Payet-Meure, « L’intertexte viatique de Robert Challe : du polémique à l’écrivain », 

Robert Challe : sources et héritages, Peeters, Leuven, 2003, p. 221. 
143 Nombreux sont les chercheurs qui remarquent l’influence de Challe dans l’oeuvre de Prévost. À 

ce sujet, voir Jean Sgard, « Challe et Prévost », Séminaire Robert Challe : Les Illustres Françaises, 

Université Paul Valéry Montpellier III, novembre 1995, p. 124. 
144 Même si Marivaux ne cite pas explicitement Challe, “on a relevé depuis longtemps déjà ce que la 

rédaction du Paysan parvenu et de La vie de Marianne devait aux Illustres Françaises” (Jacques 

Cormier, art. cit., op. cit., p. VII). 
145 Diderot déclare ouvertement ses dettes envers Challe dans les Entretiens sur le fils naturel ; 

Rousseau emprunte quelques éléments de la Continuation de Don Quichotte ; Voltaire possédait le 

Journal du voyage et les Difficultés sur la religion ; et Sade lisait Les Illustres Françaises dans sa 

prison. 
146 Challe préfigure le procédé de Balzac en matière de la réapparition des personnages. 



 

 58

pas sans évoquer le récit nervalien, surtout dans Les Faux Saulniers et La Bohême 

galante. 

 

« Lettres familières de Charles de Brosses » 

Les Lettres familières du Président de Brosses (1709-1777), “un monument de la 

pensée française sur les arts”147, sont publiées à titre posthume en 1799. Si, à l’origine, 

elles n’étaient pas destinées à la publication, quelques copies du manuscrit148 étaient 

déjà en circulation entre les membres de la haute société dijonaise149, et quelques 

notables dijonais en possédaient également. En outre, la diffusion des copies dépassa ce 

cercle restreint du vivant même de de Brosses, et s’élargit à de successifs voyageurs en 

Italie comme Lalande, Duclos, l’abbé Richard, Sade, etc. À ce stade a lieu une 

transformation des lettres privées en lettres publiques. 

Charles de Brosses quitte Dijon, sa ville natale, le 30 mai 1739 pour l’Italie, et  

revient au point de départ fin avril ou début mai 1740, soit à peu près une année de 

voyage, dont environ quatre mois de séjour à Rome. Il a entrepris ce voyage pour 

compléter ses recherches érudites sur Salluste, un historien romain, en vue d’une édition 

critique. Il commence la rédaction de son journal de voyage vers 1744, et celle-ci ne 

prend fin qu’en 1755 (avec « lettres sur Rome »), quinze ans après le retour du voyage. 

Or, pendant plus d’un siècle, les Lettres familières ont été considérées comme des 

lettres authentiques écrites au cours du voyage150. Mais il a été prouvé qu’elles étaient 

                                                 
147 Marc Sandoz, « De Brosses amateur d’art », Charles de Brosses 1777-1977, Slatkine, Genève, 

1981, p. 81. 
148 À propos du processus de l’élaboration du manuscrit et de l’évolution des diverses éditions des 

Lettres familières, voir « Introduction » par Letizia Norci Cagiano, Lettres Familières I, Centre Jean 

Bérard, Naples, 1991. 
149 De Gemeaux, Bouhier, Cortois de Quincey, de Blancey, de Quintin, de Neuilly, de Maleteste, 

Buffon, etc. 
150 C’est en 1922 que Yvonne Bezard prétend pour la première fois dans ses Études italiennes, que 

les lettres de de Brosses ont été élaborées après le voyage. 



 

 59

fictives tout comme les « Lettres à un ami » de Misson, auxquelles de Brosses se refère 

souvent. Son habilité lui a permis de créer l’impression d’une correspondance 

authentique entre amis au point d’abuser même les chercheurs. Au cours d’une longue 

élaboration littéraire s’appuyant sur de vastes connaissances rhétoriques, de Brosses a 

su utiliser, d’une part, quelques lettres originales écrites d’Italie, des notes prises sur 

place et des brouillons de l’époque du voyage, et d’autre part, des guides, des traités, 

des références à des auteurs français, italiens et latins. Il a recours, pour certaines villes, 

à des descriptions spécifiques et détaillées achetées sur place. Tantôt il cite 

explicitement des auteurs comme Misson, Deseine, Addison, Labat, tantôt il emprunte 

implicitement à un grand nombre d’autres auteurs151. De Brosses intégre notamment à 

maintes reprises des vers latins en les accompagnant de commentaires parfois 

parodiques quand il propose des exégèses littéraires. Dans certaines parties, il est 

difficile de repérer les intertextes empruntés, par exemple quelques lettres sur Rome. 

Par endroit, des intertextes occupent totalement le récit. Ainsi, à la fin de la lettre 

XXXII, des vers de Virgile viennent à la place de la description du trajet de Naples à 

Rome. Parfois, comme dans l’exposé portant sur l’éruption du Vésuve, la part de de 

Brosses disparaît quasiment en faveur des intertextes. 

Le Président de Brosses traite de tous les sujets concernant l’Italie, il veut que son 

journal de voyage soit complet et exhaustif : curiosités touristiques (églises, palais, 

œuvres d’art), aspects politiques, sociaux, culturels et économiques (théâtre, musique, 

universités, bibliothèques, religion, mode de vie de la bonne société, rencontres avec des 

personnalités célèbres, mœurs, finances, commerce, transports). Ses Lettres familières 

ont plusieurs destinataires152 , bien distincts les uns des autres et complètement 

individualisés selon le sujet, ce qui témoigne d’une grande habilité dans la mise en 

                                                 
151 Sur l’emprunt implicite de de Brosses, voir Hermann Harder, Le Président de Brosses et le 

voyage en Italie au dix-huitième siècle, Slatkine, Genève, 1981, p. 275-277. 
152 Six destinataires : M. de Blancey, M. de Neuilly, M. de Maleteste, l’abbé Cortois de Quincy, M. 

de Tournay et Mme Cortois de Quincy. 



 

 60

scène pour prouver l’authenticité des lettres. Comme Hermman Harder le relève dans la 

quatrième partie de son étude Le Président de Brosses et le voyage en Italie au dix-

huitième siècle, il s’agit d’une invention propre à éviter la monotonie, au profit d’une 

variété des thèmes, d’“un plaisant badinage”153 et d’un style allusif. Ainsi, de Brosses 

change souvent de sujet et de style selon son destinataire, épargnant à ses lecteurs les 

longueurs et “le ton pédant, pédagogique et impersonnel”154. 

D’un côté, son voyage présente l’aspect de la relation traditionnelle ayant valeur de 

document sur l’Italie, comme nous l’avons montré ci-dessus en énumérant ses intérêts ; 

en ce sens, de Brosses se situe dans la grande lignée du voyage humaniste. D’un autre 

côté, ce voyage fait découvrir la personnalité de l’auteur, sa position sociale et son 

idéologie. Il s’agit donc d’“une sorte de compromis entre la tradition épigonale et une 

volonté parodique qui récuse la simple imitation”155. Cependant, les Lettres familières 

sont une œuvre novatrice, notamment grâce à leur langue et leur style156 littéraires 

soignés. 

 

Les deux voyages que nous venons d’analyser se situent à cheval entre l’écriture 

objective et l’écriture subjective. Ce sont des voyages objectifs documentaire et en 

même temps des voyages subjectifs autobiographiques. Avant tout, ils ont une valeur 

remarquable sur le plan littéraire grâce à une longue élaboration au style naturel157.  

Celui-ci provient en majeure partie de la forme adoptée : la lettre et le journal. Il 

                                                 
153 Hermann Harder, op. cit., p. 296.  
154 Ibid. 
155 Ibid., p. 310. 
156 Comme Montaigne et Challe, le Président de Brosses prétend « écrire comme il parle ». Il veut 

que son style soit naturel et familier. Ce choix de style est étroitement lié à la forme de la lettre ou du 

journal. “J’ai écrit comme j’aurais parlé à mes amis dans un style purement naturel et familier ; […]”. 

Robert Challe, « Préface » de Robert Challe, Les Illustres Françaises, Droz, Genève, 1991, p. 4-5. 
157 Les deux auteurs s’appuient souvent sur la mise en scène d’un dialogue pour renforcer l’effet de 

réel. 



 

 61

convient de faire remarquer qu’au XVIIIe siècle, le récit de voyage tend à être un 

voyage livresque fondé sur la citation explicite et l’emprunt implicite des intertextes, ou 

bien un second voyage imaginaire, revécu à la suite d’un décalage temporel 

relativement long entre le voyage réel et sa rédaction tardive. Malgré l’accent mis sur la 

sincérité de l’écriture du voyage, les frontières s’estompent entre le voyage réel et le 

voyage imaginaire. Parallèlement à l’accentuation du plan littéraire, cette tendance sera 

renforcée dans le récit de voyage des écrivains voyageurs au siècle suivant. 
 

5) Voyage littéraire 

Au XIX e siècle le récit de voyage connaît un changement crucial tant sur le plan du 

récit que sur le plan thématique : un tournant historique. Le récit de voyage de cette 

période se distingue de celui des siècles précédents notamment par ses préoccupations 

littéraires en matière de composition et de style. En outre, force est de constater que le 

nombre de voyages d’expéditions scientifiques158 a fortement baissé, puisqu’il ne reste 

plus guère de régions à explorer. Ainsi, les voyageurs-savants aux XVIIe et XVIIIe 

siècles cèdent la place aux écrivains voyageurs du XIX e siècle, et le discours savant est 

peu à peu remplacé par le discours littéraire. Le changement se développe dans deux 

directions. D’un côté, les frontières entre la science et la littérature s’estompent, d’un 

autre côté la valorisation de l’écriture littéraire s’étend au récit de voyage 

scientifique159. Parallèlement s’accroît l’intérêt pour les récits d’aventures fondés sur 

l’expérience personnelle. Désormais, la dimension plaisante du voyage prend le pas sur 

son utilité, à mesure que les attentes du lectorat évoluent. À force de répétitions et 

                                                 
158 À partir des années 1850, le nombre des récits de voyage écrits par des savants sont dépassés par 

celui de publications composées par des marins. Voir Anne-Gaëlle Weber, À beau mentir qui vient de 

loin, Honoré Champion, 2004, p. 21. 
159 Par exemple, Georges Cuvier recourt au style propre au récit de voyage scientifique, dépourvu 

de figures de rhétorique, tandis qu’Alexandre de Humboldt met en valeur la dimension littéraire dans 

les descriptions du récit de voyage scientifique. 



 

 62

d’imitations du modèle, le cliché et la redite se multiplient dans l’écriture du voyage, de 

sorte qu’il faut un renouvellement du style et de la forme pour réveiller l’attention du 

lectorat. C’est ainsi que “le style, l’agencement du récit et l’intérêt des épisodes de 

voyage fournissent au lecteur un type de plaisir associé aux genres canoniquement 

littéraires”160.  

Le récit de voyage du XIXe siècle se démarque par son écriture inachevée et 

fragmentaire, de celui des XVIIe et XVIIIe siècles, dont l’écriture est au contraire 

continue et achevée. Au XIXe siècle, l’accent est mis davantage sur la découverte du 

moi subjectif du voyageur – c’est d’ailleurs à cette époque que naît le journal intime – 

que sur l’exploration géographique, scientifique, ethnographique. L’écrivain voyageur 

est l’enfant de ce siècle.  

Michel Butor définit l’écrivain voyageur comme suit :  

 

Tous les voyages romantiques sont livresques : Lamartine, Gautier, Nerval, Flaubert, etc., 

corrigent, complètent, varient le thème proposé par Chateaubriand. Dans tous les cas il y a des 

livres à l’origine du voyage, livres lus (en particulier l’Itinéraire), livres projetés (à commencer par 

les Martyrs),  

les voyageurs lisent des livres pendant leurs voyages, 

ils en écrivent, la plupart du temps ils tiennent leur journal, 

et toujours cela donne un livre au retour, sinon nous n’en parlerons pas. 

Ils voyagent pour écrire, et voyagent en écrivant, mais c’est parce que pour eux le voyage même 

est écriture. 161 

 

En fait, les meilleurs écrivains du XIXe siècle sont presque tous des écrivains 

voyageurs : Chateaubriand, Nodier, Lamartine, Stendhal, Hugo, Sand, Nerval, Gautier, 

Flaubert, Fromentin, Maupassant, Loti, Bourget, les frères Goncourt, Barrès... Pour la 

                                                 
160 Wendelin Guentner, op. cit., p. 60. 
161 Michel Butor, « Le voyage et l’écriture », Répertoire IV, Minuit, 1974, p. 26. Chez Michel Butor 

le voyage est une figure de l’écriture : “[...] ; je voyage pour écrire, [...] mais parce que pour moi 

voyager, au moins voyager d’une certaine façon, c’est écrire (et d’abord parce que c’est lire), et 

qu’écrire c’est voyager”. Michel Butor, op. cit., p. 9-10. 



 

 63

première fois dans l’histoire de la littérature française, un grand nombre d’écrivains 

reconnus sont attirés par le récit de voyage. Il y a lieu un changement capital dans le 

motif de voyage, en ce qu’il présuppose désormais l’écriture du voyage, laquelle devient 

l’objectif essentiel de l’écrivain voyageur, mais c’est l’écriture du voyage qui entraîne 

les écrivains au voyage. 

Cela étant, comment expliquer l’engouement quasi unanime pour ce genre chez de 

nombreux auteurs et de nombreux lecteurs, au-delà du lien congénital entre le voyage et 

sa relation ?   

Tout d’abord, les campagnes napoléoniennes ont suscité une formidable passion pour 

le voyage. À travers la Révolution française et les guerres successives naît le fameux 

mal du siècle, causé par le “décalage entre le rêve et la réalité, entre les désirs et les 

possibilités offertes par la société de l’époque”162. Certes, le mal du siècle constitue un 

élément important qui stimule le voyage. Il est aussi la source de la mélancolie et de 

l’enthousiasme selon Mme de Staël. Ces deux courants jouent un rôle primordial dans la 

création littéraire, comme déclencheur d’inspiration à l’époque romantique.  

En outre, l’intérêt croissant pour l’histoire nationale éveille aussi le goût du voyage. 

Dans De la littérature et De l’Allemagne, Mme de Staël établit le relativisme historique 

et culturel selon les pays, les climats, les peuples et les régimes politiques. De même, 

l’engouement pour le Moyen Âge, selon Théophile Gautier, fait produire la couleur 

locale qui stimule à son tour l’intérêt pour le voyage. 

Ce qui est notable tout au long du XIXe siècle, et plus particulièrement dans sa  

première moitié, c’est la multiplication des voyages en Orient. Ils nourrissent un 

engouement extraordinaire pour l’Orient, notamment chez les écrivains romantiques. 

L’attirance pour le primitivisme, pour le retour aux origines et pour la vie 

communautaire, favorise le voyage en Orient. En outre, le goût pour l’ailleurs s’associe 

étroitement au désir d’un retour aux sources. Il faut noter encore que le voyage en 

                                                 
162 Wendelin Guentner, op. cit., p. 31. 



 

 64

Orient est avant tout un voyage livresque, rêvé préalablement et riche d’imaginations. 

Ainsi, les écrivains voyageurs dépouillent les bibliothèques avant leur départ et vérifient 

sur place ce qu’ils ont lu plutôt que de découvrir les territoires étrangers. Ils retrouvent 

et redécouvrent alors l’Orient rêvé, tels que Chateaubriand, Lamartine et Nerval. Enfin, 

le voyage en Orient représente également un pèlerinage vers un lieu spirituel perçu 

comme la contrepartie de l’Occident tari d’inspiration. Pour les occidentaux, l’Orient, 

pays du mystère et du rêve, devient l’objet de quêtes. 

L’amélioration des moyens de transport joue aussi un rôle important pour le 

développement des voyages. Le bateau à vapeur et les chemins de fer réduisent 

considérablement le temps et l’inconfort du déplacement. Avec ces moyens de transport 

apparaît un phénomène tout à fait nouveau : la rapidité du déplacement, qui conduit le 

voyageur à changer de perspective vis-à-vis du paysage. Vu à travers la fenêtre d’un 

train qui roule vite, le paysage se déforme, devient fugitif et fragmentaire. La rapidité 

suscite l’impression de brouillage et de dispersion. Ainsi, l’immédiateté, l’instantané, 

l’improvisé et le fragmentaire commencent à s’introduire dans l’écriture du voyage. 

Le journal et la lettre prennent place comme les formes littéraires de prédilection dans 

le récit de voyage au XIXe siècle. Certains écrivains voyageurs choisissent de “livrer au 

public des observations ou impressions prises sur le vif, sans souci de style « poli » ou 

d’enchaînement narratif”163, donc ils ne remanient ni élaborent leur relation. Certains 

tiennent leur récit de voyage pour une « esquisse », comme Nodier et Stendhal164, et 

parfois lui refusent le statut de livre comme écriture accomplie. Selon Wendelin 

Guentner, l’écriture du voyage évolue, au XIXe siècle, vers « l’esquisse littéraire » : 

“[…] le mot « esquisse » implique une « rhétorique du spontané », caractérisée par 

l’inachèvement formel et stylistique, tandis que le mot « littéraire » s’associe au travail, 

                                                 
163 Ibid., p. 35. 
164 Ibid., p. 34. Le refus du statut du livre est étroitement lié à la façon dont les écrivains voyageurs 

évitent le discours scientifique du voyageur savant. 



 

 65

à l’achèvement et à la perfection formelle, […] ”165. Ainsi, le voyage littéraire du XIXe 

siècle parvient à la concomitance de l’écriture inachevée et fragmentaire développant 

une rhétorique spontanée, et du travail littéraire d’agencement du récit et d’élaboration 

du style. Tiraillé entre « esquisse » et « oeuvre », le voyage littéraire est ambivalent. 

 

« Voyageur humoristique et touriste » 

L’objectif du voyageur traditionnel est d’acquérir des connaissances ou de faire un 

pèlerinage. Au contraire, le voyageur moderne cherche à retrouver son « moi » 

subjectif, à redécouvrir sa véritable identité au contact de l’autre et de l’ailleurs. Il ne se 

déplace pas aussi loin que le voyageur traditionnel. Il ne se fixe pas non plus au 

préalable de but. Daniel Sangsue qualifie ce voyageur d’humoristique. Le trajet du 

voyageur humoristique est beaucoup plus court que le grand périple du voyageur 

traditionnel. Il se borne souvent aux provinces françaises, aux régions limitrophes 

suisses, allemandes ou italiennes. En revanche, le voyageur traditionnel retrace 

généralement l’itinéraire de ses prédécesseurs et réitère leurs discours. Le but du voyage 

est déterminé avant le départ. L’itinéraire se limite aux grands centres culturels : Rome, 

Paris, Jérusalem, Athènes, le Caire, etc. Par suite, l’écriture du voyage traditionnel se 

fonde essentiellement sur la réécriture de voyages faits par d’autres, selon une poétique 

d’imitation et de répétition. Explorateurs, commerçants, diplomates, militaires, 

missionnaires, marins, savants sont les principaux voyageurs traditionnels. Ce sont pour 

ainsi dire des voyageurs professionnels, non pas des écrivains reconnus. 

En revanche, le voyageur humoristique se présente en tant que collectionneur, 

archéologue, commis-voyageur, promeneur ou flâneur. Promenade et flânerie sont 

étroitement liées au déplacement dans un espace limité, en particulier à l’intérieur d’une 

ville. Ce mode autorise une attitude fantaisiste, de sorte que flâneurs et promeneurs vont 

à leur guise, selon leur humeur, au contraire des voyageurs traditionnels qui suivent un 

                                                 
165 Ibid., p. 19. 



 

 66

itinéraire établi au préalable. “Or le voyageur humoristique ne se caractérise pas 

seulement par l’humour, il est aussi et avant tout un voyageur qui donne libre cours à 

son humeur, à ses humeurs”166. Il s’intéresse aux petits riens, au quotidien, à l’infime et 

à l’insignifiant et non aux monuments et au caractère monumental des paysages et des 

édifices, centres d’intérêt de prédilection du voyageur traditionnel. Il ne se fixe pas une 

quête ambitieuse avant le départ, comme le fait le voyageur classique. Par exemple, 

Nerval saisit, toujours et par exprès, un prétexte équivoque, au début de ses récits de 

voyage, pour dissimuler son but profond au second plan et le révéler ensuite d’une 

manière ironique. Ses petits voyages sous forme de promenades et d’errances 

aboutissent à la découverte de son passé, voire de son identité instable, comme dans Les 

Nuits d’octobre, les Promenades et Souvenirs, Aurélia. De même, le voyageur hugolien 

dans Le Rhin ose de manière fantaisiste une visite nocturne à des ruines désertées, au 

risque de courir un danger. L’attitude et la personnalité du voyageur humoristique sont 

marquées par la désinvolture, la galanterie, le goût du burlesque et du persiflage. Ainsi, 

le voyageur humoristique se laisse volontiers aller à l’aventure et au hasard sans 

dédaigner les détours et les trajets tortueux et aléatoires. Il se déplace en zigzag selon 

ses humeurs et ses caprices, au lieu de tracer une ligne droite marquée par “une 

organisation et une progression rigoureuses, régulières du voyage”167. Son itinéraire 

“centrifuge” choisit des destinations marginales par rapport aux grands centres culturels 

et aux itinéraires balisés du voyage traditionnel. Enfin, le voyage humoristique valorise 

la dispersion et l’éparpillement, au lieu de mettre l’accent sur une quête spécifique 

comme dans le voyage classique.  

Le voyage humoristique est aussi marqué par un récit digressif et parodique sous 

forme de récit excentrique. Le ton du voyage humoristique est plaisant, imprégné de 

raillerie, souvent de moquerie et de satire. La description, élément primordial dans le 

                                                 
166 Daniel Sangsue, La Relation parodique, José Corti, 2007, p. 270. 
167 Ibid., 271. 



 

 67

voyage traditionnel, se réduit considérablement dans le voyage humoristique. Comme 

dans le Voyage sentimental de Sterne, “la poursuite des émotions amoureuses”168 est 

primordiale, la peinture des sensations et des impressions remplace la description des 

monuments et des destinations touristiques incontournables. 

Dans le Voyage en Orient, le voyageur nervalien, au penchant aventureux, ne 

dédaigne pas le chemin le plus long et le plus fatigant pour aller de Paris à Genève, et se 

mêle volontiers à la foule ou se perd à la poursuite de femmes locales dans les rues 

labyrinthiques du Caire. Il raconte à la Sterne son expérience du libertinage à Vienne. Il 

se moque toujours du touriste anglais sérieux et fermé. Toutefois, il ne néglige pas de 

visiter les monuments et les curiosités et de décrire en détail les coutumes orientales. Eu 

égard à l’attitude du voyageur et à son itinéraire au long cours, le Voyage en Orient se 

trouve au carrefour entre voyage traditionnel et voyage humoristique169. 

L’essor du voyage humoristique se lie aussi aux circonstances de l’époque : “Le 

voyage humoristique du dix-neuvième siècle sera donc aussi une réaction au récit de 

voyage entré dans l’ère de la « littérature industrielle », de même qu’une résistance aux 

tristes manières de voyager imposées par les moyens modernes de locomotion”170.  

À l’opposé du voyageur humoristique, apparaît une nouvelle figure au XIXe siècle : 

le touriste. Il est la cible privilégiée des moqueries du voyageur humoristique. Il est 

représenté comme un personnage vulgaire, ridicule ou même méprisable par rapport au 

voyageur individuel et aristocratique. Il est à noter pourtant qu’il tire son origine du 

voyage d’agrément, non pas du tourisme de masse. À partir du milieu du XXe siècle, il 

                                                 
168 Ibid., 279. 
169 Voir Daniel Sangsue, La Relation parodique, José Corti, 2007.  
170 Daniel Sangsue, op. cit., p. 289. 



 

 68

se lie de plus en plus étroitement au voyage industriel171, marqué par sa dimension 

collective et par la marchandisation. 

En France, le mot touriste apparaît pour la première fois en 1816172. Il est emprunté à 

l’anglais. Cependant, le terme anglais tourist est lui-même issu du mot français tour, qui 

signifie circuit, comme dans l’expression « le Grand Tour ». Le mot touriste désignait 

initialement les riches voyageurs anglais, “[…] puis tout voyageur se déplaçant pour son 

plaisir, il tend progressivement à correspondre à voyageur qui voyage pour voyager 

[…]” 173. Le mot touriste en français se répand surtout avec Stendhal174 à travers son 

récit de voyage Mémoires d’un touriste paru en 1838. Au XIXe siècle, le touriste est 

celui qui voyage pour son propre agrément, sans mission officielle ni intention explicite, 

voire sans autre but que celui de se faire plaisir. En revanche, au XXe siècle, le touriste 

devient “voyageur honteux”, selon l’expression de Jean-Didier Urbain dans L’Idiot du 

voyage (Plon, 1991). Ainsi, “le touriste ne voyage pas, il ne fait que circuler, il ne 

s’intéresse pas aux lieux qu’il visite, mais les consomme, il introduit des valeurs 

marchandes dans le voyage, corrompt les traditions des contrées qu’il visite, etc.”175 Le 

touriste voyage le plus vite possible en se contentant d’avoir vu : cette figure est l’image 

négative du voyageur idéal. 

Au XIX e siècle, dans la mesure où l’écrivain reconnu voyage souvent pour écrire son 

voyage, la distinction entre voyageur et écrivain s’estompe progressivement, les deux 

figures finissent par être quasiment identiques. Ainsi naît l’écrivain voyageur. Son 

                                                 
171 Les agences de voyage et les guides ont largement contribué au développement du tourisme, 

parce que l’organisation du voyage et la description systématique et hiérachisée sont deux pôles 

complémentaires. À titre d’exemple, Cook est fondé en 1841, et Baedeker en 1855. 
172 « Tourisme » : “La première occurrence du mot touriste en français se trouve dans un récit de 

Louis Simond, Voyage d’un Français en Angleterre pendant les années 1810 et 1811 (publié en 

1816)”. Dictionnaire culturel en langue française. 
173 Daniel Sangsue, op. cit., p. 287. 
174 Stendhal définit le touriste comme voyageur qui voyage pour son propre plaisir à la recherche du 

bonheur. Voir Valérie Berty, Littérature et voyage, l’Harmattan, 2001, p. 54. 
175 Valérie Berty, ibid.  



 

 69

voyage se caractérise avant tout par l’écriture littéraire. De tels voyages se multiplient 

dans la première moitié du XIXe siècle, et leur publication culmine dans les années 1830 

et 1840. L’essor de la presse illustrée entre 1800 et 1840 contribue à la large diffusion 

des récits de voyage ; ils sont publiés régulièrement en feuilleton dans les journaux et 

revues176.  

Pourtant, le nombre de récits de voyage décline de manière progressive dès la fin du 

XIX e siècle. Selon Wendelin Guentner, “dans les vingt dernières années du siècle, outre 

Edmond de Goncourt, les seuls auteurs littéraires qui rédigent des récits de voyage sont, 

par ordre chronologique, Maupassant, Bourget, et Loti” 177. Une fois son point culminant 

atteint au milieu du XIXe siècle, le récit de voyage touchera-t-il à sa fin au XXe siècle ? 

 
6) Fin de voyage178 ? 

Peut-on encore parler du récit de voyage comme genre littéraire au XXe siècle, voire 

XXI e ? Bien que le récit de voyage au XXe siècle garde toujours une certaine dimension 

littéraire, le voyage lui-même s’est transformé fondamentalement, à mesure que se 

raréfient les territoires inexplorés. De ce point de vue, la rapidité des moyens de 

transport et la multiplication des déplacements par le tourisme de masse ont joué un rôle 

capital. Dès lors, ce sont les voyages organisés qui prévalent à l’époque du tourisme 

industriel. De surcroît, le déplacement tend à devenir de plus en plus inutile, dans la 

mesure où les différences culturelles disparaissent de manière progressive avec 

l’uniformisation, c’est-à-dire l’instauration de la monoculture, selon Claude Lévi-

Strauss, ou ce qu’on appelle la mondialisation. Étant donné que de continuelles 

                                                 
176 Le Magasin pittoresque, Revue de Paris, Revue pittoresque, Le Journal des débats, La Presse, 

Le National, L’Artiste, etc.  
177 Wendelin Guentner, op. cit., p. 259. 
178 Nous devons notre réflexion sur la problématique du récit de voyage au XXe siècle, au dernier 

chapitre « Fortunes du récit de voyage au XXe siècle », Esquisses littéraires de Wendelin Guentner 

(Nizet, 1997). 



 

 70

réécritures du modèle du voyage se réduisent au cliché, le déclin de ce genre serait-il 

inévitable et sa mort prévisible? 

Ne resterait-il donc rien à faire pour les voyageurs du XXe siècle ? À force d’avoir 

trop exploré et d’avoir eu trop de prédécésseurs, ceux-là auraient-ils fini par renoncer à 

écrire leur voyage ? Si l’absence d’altérité ou d’exotisme179 a pu entraîner une récession 

du besoin d’écrire le voyage, certains écrivains du XXe siècle n’en ont pas moins laissé 

leurs récits de voyage, quoique en quantité très inférieure à celle du siècle précédent, 

l’âge d’or du récit de voyage. Les modalités et les conceptions du voyage ont cependant 

radicalement changé au XXe siècle.  

Dans un premier temps, la rapidité des déplacements entraîne une quasi-disparition de 

la description dans le récit de voyage, car le voyageur n’a plus le temps de contempler 

le paysage. Privée de son rôle primordial, la description laisse place à l’« esquisse 

littéraire » saisie au moyen des carnets de route, des notes de voyage ou du journal 

ethnographique, etc. En fait, le voyage en voiture, en train et en avion ont donné 

naissance à de nouveaux modes de perception et d’écriture, tout comme l’apparition du 

chemin de fer avait apporté des changements cruciaux dans les perceptions du voyageur 

au XIXe siècle180 : il s’agit surtout de la fragmentation de l’image et de l’écriture. La 

rapidité extrême des transports conduit le voyageur à réaliser des croquis de paysage, de 

ville ou de monument, et non pas des descriptions minutieuses. Dans ce contexte, le 

fragmentaire et l’instantané sont valorisés, et leur statut littéraire est en même temps 

consolidé. 

                                                 
179 L’exotique devient familier à force d’être répété, de sorte que l’extraordinaire se réduit à une 

familarité banale. Ce genre de danger est inhérent au récit de voyage, parce que ce dernier est 

essentiellement fondé sur des voyages antérieurs et d’autres textes de référence. 
180 Sur le sujet de l’influence de la vitesse sur la description du paysage, voir Claude Pichois, 

Littérature et Progrès : Vitesse et vision du monde, la Baconnière, Neuchâtel (Suisse), 1973. Claude 

Pichois compare l’effet de la vitesse aux impressions cinétiques ou à un réalisme magique. 



 

 71

Dans un deuxième temps, le déplacement en série conduit naturellement à la 

formation de stéréotypes. À force d’imitation du modèle, le voyage devient la répétition 

du déjà fait, du déjà dit et surtout du déjà vu. Plus l’exotisme recule, plus les clichés se 

multiplient. Ainsi, l’autre risque de se réduire finalement au même. Au XXe siècle, la 

description dans le récit de voyage régresse considérablement, tandis que les guides de 

voyage sont de plus en plus riches en photographies. 

Le déclin du récit de voyage, genre descriptif par excellence, tient en partie à la 

diffusion croissante de la photographie, puisque celle-ci a pu remplacer la fonction 

descriptive grâce à sa spontanéité et son authenticité181. Étant donné son caractère 

discontinu et fragmentaire, la photographie influence aussi les perceptions du voyageur 

et l’écriture du voyage à tel point que certains écrivains voyageurs, dont Michel Butor et 

Julien Gracq (Autour des sept collines, 1989), écrivent leurs impressions de voyage à 

partir d’images photographiques. 

En outre, le développement du reportage journalistique a joué un rôle non négligeable 

dans la régression du récit de voyage au XXe siècle. Apparu dans la deuxième moitié du 

XIX e siècle, le reportage gagne constamment du terrain et parvient à conquérir un 

certain statut littéraire dans les années 1880182. La rédaction sur place des choses vues 

est traduit par un effet d’instantanéité inconnu dans l’écriture rétrospective du voyage. 

Son domaine le plus étendu au XXe siècle, le « grand reportage », se lie à la publication 

en série, à la relance éditoriale et à la publicité. Parallèlement, le public devient un 

grand consommateur du « grand reportage ». Son essor a un lien immédiat avec les 

déplacements en série sous forme du tourisme industriel. De cette manière, l’objet de 

découverte et de quête devient plutôt objet de consommation. Toutefois, il est 

                                                 
181 Wendelin Guentner prétend que “à bien des égards la photographie prend la relève de l’esquisse 

à la fois picturale et littéraire”. Wendelin Guentner, op. cit., p. 265. 
182 Sur la naissance du reportage, voir Thomas Ferenczi, « Le grand reportage comme genre 

littéraire », L’Invention du journalisme en France, Plon, 1993. L’auteur cite Jules Huret, Fernand Xau, 

Gaston Leroux et Pierre Mille comme journalistes ayant atteint au registre littéraire. 



 

 72

indéniable que l’aspect littéraire est moindre dans le grand reportage du XXe siècle que 

dans le récit de voyage littéraire du XIXe, de sorte que celui-là se rapproche plutôt du 

récit documentaire.  

Mais un nouveau phénomène apparaît depuis le milieu du XXe siècle : l’évolution du 

voyage vers l’introspection, qui suscite le développement du journal intime183 au début 

du XXe siècle. Ainsi, le voyageur tend à redevenir le sujet du voyage comme à l’époque 

romantique. Depuis les années 1980, se fait jour un nouvel intérêt porté au récit de 

voyage à travers les rééditions et traductions de récits de voyage classiques. S’y ajoute 

la publication des carnets de voyage inédits. De plus, se multiplent de nouveaux récits 

de voyage parallèlement à de nouvelles collections et de nouvelles éditions spécialisées 

dans le voyage184. 

Si le récit de voyage garde une petite place dans le champ littéraire au XXe siècle, son 

territoire a considérablement diminué par rapport au siècle précédent. De même, la 

lecture et la consommation du récit de voyage ont décliné. Au contraire, la publication 

de guides de voyage n’a cessé d’augmenter. Ce changement de conjoncture transforme 

les stratégies d’écriture du voyage. Ainsi, certains auteurs décident de publier tels quels 

leur carnet de route, leurs notes prises sur le vif ou leur journal ethnographique. Il en 

résulte que le style non élaboré s’impose de nouveau au récit de voyage au XXe siècle.  

Il faut noter aussi que le récit de voyage ethnographique est l’un des phénomènes 

littéraires les plus frappants au XXe siècle. L’ethnologue, dont l’activité essentielle 

consistent à observer sur une longue durée les peuples et leurs modes de vie, est un 

                                                 
183 On peut citer la publication sans retouches du carnet de voyage et du journal intime d’André 

Gide au début du XXe siècle. De même Michel Leiris publie ses notes de voyage d’un premier jet dans 

L’Afrique fantôme en 1934. Les deux écrivains pratiquent une écriture spontanée avec une textualité 

fragmentaire et inachevée. Il est à noter que cette notation brève atteint à un statut littéraire à la 

première moitié du XXe siècle. 
184 Le regain d’intérêt au récit de voyage se concrétise aussi par la création d’une revue littéraire 

Gulliver et la fondation du Festival de Saint-Malo « Étonnants Voyageurs » en 1990 par Michel Le 

Bris, chef de file d’écrivains voyageurs. 



 

 73

véritable voyageur professionnel. L’étude sur le terrain et son compte-rendu à travers le 

point de vue du témoin-narrateur supposent la spontanéité et la sincérité d’une écriture 

immédiate. Mais le voyage ethnographique est héritier du voyage scientifique, compte 

tenu de sa méthode objective et systématique appliquée dans l’écriture du voyage. En ce 

sens, la plupart des écrivains voyageurs au XXe siècle pratiquent une écriture 

ethnographiques185. Ce qui est notable, c’est que chez eux, voyager et écrire sont 

inséparables. Marqués à la fois par la « rhétorique du spontané » et la textualité 

discontinu et fragmentaire propre à l’« esquisse verbale », le journal intime, le carnet de 

voyage et le reportage ethnographique sont les formes les plus adoptées par les écrivains 

voyageurs au XXe siècle. 

Bien que diminué à la fois au niveau de la quantité et de la qualité, le récit de voyage 

conserve tout de même son petit domaine dans le champ littéraire et ne disparaît pas 

complètement au XXe siècle. Mais il a perdu de son importance, surtout chez les 

écrivains reconnus186. Enfin, “négligé ainsi par les prosateurs de premier ordre, le genre 

retrouve au XXe siècle son statut littéraire mineur”187. 

                                                 
185 Voici des écrivains voyageurs et leurs récits ethnographiques choisis par Gérard Cogez dans Les 

Écrivains voyageurs au XXe siècle : Victor Segalen, Les Immémoriaux (1907), Stèles (1912), Peintures 

(1916), Equipée (1929)) ; André Gide, Voyage au Congo (1927), Le Retour du Tchad (1928), Retour de 

l’URSS (1936) ; Henri Michaux, Ecuador (1929), Un barbare en Asie (1933) ; Michel Leiris, L’Afrique 

fantôme (1934) ; Claude Lévi-Strauss, Tristes Tropiques (1955) ; Nicolas Bouvier, L’Usage du monde 

(1963), Le Poisson-scorpion (1982), Chronique japonaise (1975), Journal d’Aran et d’autres lieux 

(1990), etc.  
186 Wendelin Guentner établit une liste des récits de voyage par les écrivains voyageurs du XXe 

siècle : André Gide, Le Renoncement au voyage (1906), Voyage au Congo (1927), Le Retour du Tchad 

(1929), Retour de l’U.R.S.S. (1936) ; George Duhamel, Le Voyage de Moscou (1927), Chant du Nord 

(1929), Alsace entrevue (1931) ; Michel Leiris, Fantôme d’Afrique (1934) ; Jean Giono, Voyage en 

Italie (1953) ; Michel Tournier, Journal d’un voyage au Canada (1984), Julien Gracq, Autour des sept 

collines (1989) ; Michel Butor, Le Génie du lieu (1958). Du bilan fait, Guentner conclut que l’intérêt 

pour le récit de voyage a diminué chez les auteurs reconnus du XXe siècle : “[…] si dans les premières 

décennies du siècle Gide et Duhamel rédigent plusieurs récits de voyage, pendant le reste du siècle les 

auteurs se limitent le plus souvent à n’en écrire qu’un seul”. Voir Wendelin Guentner, op. cit., p. 257. 
187 Wendelin Guentner, ibid., p. 258.  



 

 74

2. Problématique du récit de voyage 

1) Récit de voyage, un genre hybride ? 

Comment faire admettre l’appartenance du récit de voyage au champ littéraire ? C’est 

un genre complexe à définir, qui se situe au carrefour de plusieurs genres et dont 

l’écriture est caractérisée notamment par l’hétérogénéité, le mélange de divers discours. 

Basé plus qu’aucun autre genre sur le vécu personnel, il prend par nature un aspect 

autobiographique, quoique la durée de voyage soit plus ou moins limitée. Les 

contraintes sur le plan spatio-temporel sont inhérentes au voyage même, “à la différence 

d’un genre fictionnel comme le roman, le récit de voyage n’est a priori régi par aucune 

logique narrative : il lui substitue au contraire un ordre double, à la fois géographique et 

chronologique, qui n’obéit à aucune nécessité autre que celle de la succession des 

étapes”188. Ainsi, le récit de voyage fondé essentiellement sur la contiguïté spatiale et la 

succession temporelle. 

Bien que le récit de voyage ne trouve pas de place à côté du genre romanesque et que 

son statut soit indécis et considéré comme semi-littéraire, il a un avantage : sa faculté 

d’adaptation à l’évolution des formes en vogue – récit, lettre, journal, mémoires, etc. On 

peut le rattacher aux branches mineures de la prose narrative, étant donné sa versatilité 

qui lui assure une liberté formelle, et son aptitude pour s’adapter aux différentes 

mutations esthétiques et idéologiques qui affectent le cours d’une société. De ce point 

de vue, le récit de voyage appartient à un genre flou, susceptible d’accueillir diverses 

formes hétérogènes. En outre, le mélange des genres représente un des caractères 

notables du récit de voyage. Constitué de formes et genres hétérogènes, le récit de 

voyage est aussi marqué par une multitude d’opérations intertextuelles et de fréquentes 

digressions. 

                                                 
188 Alain Guyot, L’Itinéraire de Paris à Jérusalem de Chateaubriand, Presses de l’Université Paris-

Sorbonne, 2006, p. 36. 



 

 75

Selon Friedrich Wolfzettel, “le développement du récit de voyage au XIXe siècle ne 

se déroule plus parallèlement à l’historiographie et à la cosmographie, mais à la 

littérature, du journal intime au roman. Le genre du récit de voyage apparaît comme une 

forme particulière de l’autobiographie et participe de son statut ambivalent, entre 

discours de soi, confession, observation et fictionnalisation de la réalité”189. Ainsi, le 

récit de voyage, grâce à sa versatilité, “[…] peut venir se fixer à l’intérieur de formes 

discursives autonomes, présentant un statut défini en même temps que réglé par un 

ensemble de codes scientifiques. On le retrouve intégré au contenu du journal 

(Montaigne, Journal de voyage), de l’autobiographie (Chateaubriand, Mémoires 

d’outre-tombe), du discours épistolaires (Sand, Lettres d’un voyageur), de l’essai 

géographique (Lévi-Strauss, Tristes tropiques), ou encore retranscrit dans une forme 

différente de celle de sa première occurrence (Voyages au Canada de Jacques Cartier 

dont le récit rétrospectif reprend la matière des différents journaux de bord)”190. 

Même au XIXe siècle, le récit de voyage ne semble pas bien défini, car il est soit 

incorporé à l’oeuvre comme chroniques ou mémoires, soit mis en marge de l’oeuvre 

comme un fragment, à l’égal des correspondances et des journaux, dans une sphère 

privée et inachevée de l’écriture191. Texte fragmentaire et inachevé, il peut être inséré 

sans heurt dans diverses réalisations textuelles, notamment à l’intérieur des genres 

autobiographiques192. Cela étant, Adrien Pasquali le tient pour un carrefour et un 

montage des genres et de types discursifs193. 

“Quoi qu’il en soit, il existe un lien pour ainsi dire congénital entre le voyage et la 

littérature ; c’est du reste le même mot qui, depuis le XVIIe siècle, désigne à la fois le 

                                                 
189 Adrien Pasquali, Le Tour des horizons, Klincksieck, 1994, p. 92. 
190 Roland Le Huenen, art. cit., Les modèles du récit de voyage, p. 14-15. 
191 Voir Isabelle Daunais, L’Art de la mesure ou l’invention de l’espace dans le récit d’Orient, Saint-

Denis, Presses Universitaires de Vincennes, 1996, p. 23. 
192 Voir Adrien Pasquali, op. cit., p. 127. 
193 Ibid. p. 131. 



 

 76

déplacement (dans un pays lointain) et la relation qui peut en résulter [...]. Faire un 

voyage, c’est parcourir le grand livre du monde; faire un Voyage, c’est mettre ensuite 

par écrit ce parcours, pour le dérouler devant un lecteur sédentaire”194. 

Dès lors que le récit de voyage n’a pas une forme propre avec ses règles propres, et 

que de plus en plus son mode est informe et fragmenté, il se situe “en marge des genres, 

comme une sorte d’«avant-création » ou de travail en parallèle, un peu comme existent 

des avant-textes où l’oeuvre peu à peu prend forme”195. Selon Isabelle Daunais, le statut 

du récit de voyage est incertain, car il se situe à mi-chemin entre les mémoires, les 

lettres et le reportage. Isabelle Daunais avance l’hypothèse qu’il serait en soi un “extra-

deux”, non pas une oeuvre pleine et achevée, mais un passage à l’oeuvre comme lieu de 

réflexion sur la création. Bref, il n’est pas simple de définir clairement le récit de 

voyage selon des critères homogènes. Essayer d’en dégager des règles rigoureuses serait 

aussi une tâche compliquée. Par conséquent, il vaux mieux faire valoir les 

caractéristiques propres du récit de voyage que de tenter de le définir comme un genre 

bien précis. 

 
2) Lettre, journal et récit 

Wendelin Guentner classe le récit de voyage en trois formes principales dans ses 

Esquisses littéraires : le journal, la lettre et le récit épisodique structuré en chapitres196. 

Parfois, le journal et la lettre se combinent l’un avec l’autre. Il arrive aussi qu’un même 

récit de voyage renferme les trois formes. Le voyageur traditonnel a largement utilisé la 

forme de la lettre du XVIIe au XIXe siècle. Le voyage maritime et le voyage scientifique 

ont presque toujours la forme du journal. Enfin, la forme du récit est adoptée 

principalement dans le voyage rédigé sous forme de mémoires. Le Journal de voyage de 

                                                 
194 Jean-Claude Berchet, « La Préface des récits de voyage au XIXe siècle », Écrire le voyage., p. 3. 
195 Isabelle Daunais, op. cit., p. 24. 
196 Wendelin Guentner, Esquissse littéraires, p. 28-29. 



 

 77

Montaigne est littéralement un journal de voyage tenu au jour le jour. Et le Journal d’un 

voyage fait aux Indes orientales de Challe repose sur son journal de bord et en même 

temps se rapproche des mémoires en raison d’un grand écart entre le temps du voyage et 

le temps de sa réécriture. Le Voyage d’Encausse de Chapelle et Bachaumont et les 

Lettres familières du Président de Brosses adoptent exclusivement la forme de la lettre. 

En revanche, Nerval utilise les trois formes à la fois dans son Voyage en Orient. Ce 

dernier est composé, dans l’ensemble, du récit encadré par la lettre, dans laquelle le 

journal et le récit sont enchâssés. 

À partir du XVIe siècle, l’adoption de telle ou telle forme dans le récit de voyage est 

étroitement liée à l’exigence du lecteur relative à la sincérité du voyageur et 

l’authenticité du récit, parallèlement à la montée de la méfiance envers le genre 

romanesque. La ressemblance entre l’auteur et le narrateur produit une confusion de 

leur identité dans le récit à la première personne, d’autant qu’aux XVIIIe et XIXe 

siècles, l’emploi du « je » est censé garantir au préalable la sincérité d’écriture. Le récit 

autodiégétique est susceptible de donner lieu à une confusion entre l’auteur et le 

narrateur, puisque le lecteur a tendance à prendre le « je »-narrateur pour l’auteur. Cette 

confusion devient d’autant plus forte que le récit est rédigé sous forme de lettre et de 

journal, parce que ces deux formes fournissent au récit une dimension de sentiment 

personnel, de confidence intime et de vie psychologique privée plus plausible que 

d’autres formes. Dès lors, elles sont susceptibles de provoquer l’assimilation du « je »-

narrateur à l’auteur. Par ailleurs, le récit de voyage écrit sous forme de lettre ou de 

journal se mêle naturellement à l’écriture autobiographique. 

La lettre, par la liberté du style et de la forme, présuppose une spontanéité d’écriture 

et offre au lecteur l’impression que l’épistolier est sincère et le contenu, authentique, 

grâce au style naturel et au ton familier. La forme épistolaire, de même que le journal, 

est caractérisée par la textualité inachevée et l’écriture fragmentaire. La lettre présente 

un grand avantage de traiter tous les sujets de conversation dans un style libre et 



 

 78

familier. L’usage du ton de la conversation permet à l’épistolier de passer sans 

beaucoup de difficultés d’un sujet à l’autre. Qui plus est, divers éléments hétérogènes 

peuvent être rassemblés sans contradiction dans la forme épistolaire. Celle-ci permet 

également de faire des digressions sous forme d’anecdote, de commentaire ou d’exposé. 

Toutefois, la lettre implique une contrainte relative par rapport au journal, parce qu’elle 

suppose dans tous les cas un destinataire même anonyme ou fictif, elle est donc régie 

par des conventions littéraires : le ton et le sujet de la lettre doivent se conformer au 

destinataire. Par contre, le journal est considéré comme une forme dénuée de contraintes 

extérieures, par conséquent comme une écriture de pure subjectivité fondée sur une 

pensée du premier jet. Cependant, de même qu’on fait la distinction entre lettre privée et 

lettre publique, il faut distinguer journal privé et journal officiel. Le premier type est 

marqué essentiellement par le subjectivité d’un individu, surtout l’épanchement du moi 

intime, et n’est pas initialement destiné à la publication. Par contre, le deuxième type a 

un objet préalablement fixé ; par exemple, dans le journal de bord il s’agit d’enregistrer 

impérativement avec exactitude tous les événements qui ont lieu à bord197. Ainsi, le 

rédacteur officiel du journal de bord doit rendre compte minutieusement au jour le jour 

de la marche du navire, de la météorologie, des changements de cap et de voiles, du 

ravitaillement, des maladies, des morts, etc. En dépit de cela, il est inévitable que la 

subjectivité du rédacteur s’infiltre quelque peu dans le journal de bord. Et le fait est 

qu’un journal de voyage se présente souvent sous une forme intermédiaire. Dans le cas 

où le journal de bord est publié après quelques remaniements, l’auteur n’apporte pas 

seulement un changement de ton et de vision198  dans le traitement de certains 

événements, mais parfois aussi ajoute des anecdotes et des réflexions absentes du 

manuscrit. Dans cette perspective, le Journal d’un voyage fait aux Indes orientales de 

                                                 
197 En cas de détournement d’un fait, le châtiment pour l’écrivain du navire était la mort. 
198 Le changement de la vision provient en partie de la distance entre le temps de l’histoire et le temps 

de la narration. 



 

 79

Challe appartient à la catégorie du journal intermédiaire entre mi-journal de bord et mi-

journal personnel. Si on compare deux versions relatant le même voyage, le « Journal à 

Pierre Raymond » et le « Journal publié de 1721 », on constate que, dans ce dernier, non 

seulement Challe détaille des événements et développe certains discours, mais qu’il y a 

en plus insère des récits romanesques, des anecdotes et des histoires d’animaux. Entre 

les deux versions apparaît surtout une évolution importante sur le plan de ses idées 

religieuses et politiques199.  

En dépit d’une contrainte liée à la suppostion préalable du destinataire, la lettre offre 

l’avantage de justifier publiquement, en raison de la présence du destinataire, la position 

de l’auteur caché derrière l’expéditeur. Au besion, le narrateur-auteur peut se défendre 

et se justifier par une « réponse ». De surcroît, le voyage rédigé en lettre se transforme 

en un lieu d’échange de diverses voix grâce à la présence du destinataire. Et celle-ci 

permet de mettre en scène plusieurs points de vue divergents et plusieurs niveaux 

énonciatifs en faisant usage du récit dialogique. 

 

Dans la préface-introduction, en tant que’auteur extradiégétique, Nerval écrit deux 

lettres publiques en vue de rectifier sa mauvaise réputation que lui font ses homologues 

écrivains. En tête de Lorely (1852), Nerval répond publiquement à Jules Janin au sujet 

de l’article publié  le 1er mars 1841 dans le Journal des Débats200. La lettre-dédicace 

servant d’« Introduction » du recueil des Filles du Feu est une autre réponse publique 

« À Alexandre Dumas », plus précisément à l’article publié de ce dernier dans son 

journal Le Mousquetaire le 10 décembre 1853. Les deux réponses de Nerval visent à 

                                                 
199 À propos des différences de deux versions, voir « Appendice I » : Les deux versions du Journal de 

Voyage, Robert Challe, Journal du voyage des Indes orientales : À Monsieur Pierre Raymond, Droz, 

Genève, 1998, p. 341-364. 
200 Nerval évoque d’une manière métaphorique sa crise de 1841 : “On m’avait cru mort de ce 

naufrage, et l’amitié, d’abord inquiète, m’a conféré d’avance des honneurs que ne me rappelle qu’en 

rougissant, mais dont plus tard peut-être je me croirai plus digne”. (III : 4) Nous soulignons. 



 

 80

justifier son état psychique révélé au public par les deux écrivains. La lettre-dédicace à 

Dumas dont le ton n’est pas dénué d’ironie201 commence ainsi :  
 

Je vous dédie ce livre, mon cher maître, comme j’ai dédié Lorely à Jules Janin. J’avais à le 

remercier au même titre que vous. Il y a quelques années, on m’avait cru mort et il avait écrit ma 

biographie. Il y quelques jours, on m’a cru fou, et vous avez consacré quelques-unes de vos lignes 

des plus charmantes à l’épitaphe de mon esprit. Voilà bien de la gloire qui m’est échue en 

avancement d’hoirie. Comment oser, de mon vivant, porter au front ces brillantes couronnes ? Je 

dois afficher un air modeste et prier le public de rabattre beaucoup de tant d’éloges accordés à mes 

cendres, ou au vague contenu de cette bouteille que je suis allé chercher dans la lune à l’imitation 

d’Astolfe, et que j’ai fait rentrer, j’espère, au siège habituel de la pensée. (III : 449) 

 

L’auteur se défend dans sa réponse à Alexandre Dumas en montrant qu’on l’a mal 

jugé et en exposant son esthétique romanesque. Selon Lieven D’Hulst, les deux lettres-

préfaces portent un indice important qui doit “orienter la lecture du volume entier”202 

dans la persepective de l’écriture autobiographique203. En revanche, Les Faux Saulniers 

ne représentent pas seulement les lettres publiques rédigées par l’auteur : « Au directeur 

du National », « Réponse au Corsaire », « Réponse à M. Auguste Bernard, de 

l’Imprimerie nationale, membre de la société des antiquaires de France », « À M. le 

Directeur du National », mais aussi les lettres d’un lecteur extradiégétique, « Un abonné 

du Natioanl », « Un de vos lecteurs », auxquelles l’autuer donne des réponses 

publiques204. 

                                                 
201 Nerval écrit aussi sa réponse mêlée d’ironie dans « À Jules Janin » : “Cet éloge, qui traversera 

l’Europe et ma chère Allemagne, — jusqu’en cette froide Silésie, où reposent les cendres de ma mère, 

jusqu’à cette Bérésina glacée où mon père lutta contre la mort, voyant périr autour de lui les braves 

soldats ses compagnons, — m’avait rempli tour à tour de joie et de mélancolie.” (III : 10) 
202 III : 942. 
203 Dans « À Jules Janin » Nerval établit un pacte autobiographique : “Voici ce que vous écriviez, il y 

a environ dix ans, — et cela n’est pas sans rapport avec certaines parties du livre que je publie 

aujourd’hui.” (III : 4) 
204 Voir à ce sujet la partie de notre thèse intitulée « Forme épistolaire dans Les Faux Saulniers ». 



 

 81

La tradition de la lettre remonte à l’antiquité205 ; l’art épistolaire est surtout l’héritier 

de l’art oratoire antique, en particulier de Cicéron. Au Moyen Âge, cette forme et celle 

du sermon, constituaient deux genres majeurs en prose. La lettre humaniste du XVIe 

siècle est d’origine italienne. Elle repose en particulier sur le modèle des Lettres 

familières de Pétrarque, “une autobiographie morale fragmentée” 206 . Elle fait la 

« peinture » du moi intime avec un style personnel207. Les premières lettres publiées en 

français furent à la fin du XVIe siècle par Etienne du Tronchet et Etienne Pasquier. Un 

changement de statut de la lettre se produit entre ce moment et le début du XVIIe siècle : 

“d’objet littéraire à admirer et à imiter, la lettre devient un mode d’accès au moi de 

l’épistolier et à son aventure individuelle”208. Au milieu du XVIIe siècle le genre 

épistolaire a accès pleinement à la dimension littéraire à travers ses valeurs “sincérité et 

négligeance”209. Citons surtout la publication des lettres de Vincent Voiture (1597-

1648) en 1650. Les lettres galantes de Voiture atteignent à la perfection de l’art 

épistolaire notamment grâce à son style spontané et naturel. Qui plus est, l’œuvre 

épistolaire est considérée comme une écriture autobiographique, car elle propose au 

lecteur le portrait singulier d’un homme. 

Cependnat, il faut mettre en question l’authenticité des lettres publiées, puisqu’il 

s’agit, dans la plupart des cas, d’une publication posthume. À titre d’exemple, rappelons 

que 28 lettres de Mme de Sévigné à sa fille Mme de Grignan furent publiées pour la 

                                                 
205 Parmi de multiples genres pratiqués par Sénèque – dix tragédies, des traités philosophiques, des 

lettres, trois Consolations consacrées à apaiser le chagrin, les Recherches sur la nature ou Questions 

naturelles une encyclopédie scientifique en sept livres, une satire Ménipée –, il faut noter que les cent 

vingt-quatre Lettres à Lucilius, rédigées entre l’été 63 et l’automne 64, sont la correspondance entre le 

philosophe stoïcien et son destinataire Lucilius. 
206 Marc Fumaoli, « Génèse de l’épistolograhie classique : rhétorique humaniste de la lettre, de 

Pétrarque à Juste Lipse », RHLF, no 6, nov.-déc. 1978, p. 888. 
207 Le style épistolaire est caractérisé, d’une part, par le naïf, le médiocre, le négligé, d’autre part par 

le naturel, le familier, le sensible. Voir La Lettre au XVIIe siècle, RHLF, no 6, nov.-déc. 1978. 
208 Roger Duchêne, « Le lecteur de lettres », RHLF, no 6, nov.-déc. 1978, p.988. 
209 Ibid. 



 

 82

première fois en 1725, c’est-à-dire après la mort de l’épistolière, suivies d’autres 

éditions en 1726, en 1734 et 1754, mais toutes étaient remaniées et sélectionnées 

suivant les instructions de Mme de Simane, petite-fille de Mme de Sévigné210.  

Par ailleurs, la forme épistolaire, libérée de l’art oratoire dont la fonction essentielle 

est de persuader, se transforme de manière progressive en “une conversation par 

écrit”211. Dans le domaine du récit de voyage, rappelons le Nouveau Voyage d’Italie 

(1691) de Misson rédigé sous la forme épistolaire, dans laquelle Misson imite le 

dialogue entre le voyageur et le lecteur. Le Nouveau Voyage d’Italie ne sert pas 

seulement de modèle au récit de voyage pour ses successeurs, il contribue aussi à la 

vogue de la forme épistolaire au cours du XVIIIe siècle. Toutefois, les « lettres à un 

ami » de Misson sont une pure invention, malgré l’illusion authentique qui résulte de 

l’habilité de l’art épistolaire. L’apparence d’une lettre intime n’est au fond pas autre 

chose que l’effet de réel. De même, on a fini par découvrir que les Lettres familières du 

Président de Brosses, considérées longtemps comme authentiques, étaient fictives. La 

forme éspistolaire a ceci de particulier qu’elle conserve effectivement ses impressions 

immédiates du premier jet, ce même après le remaniement, grâce à l’expression 

spontanée et au style naturel. Ainsi, l’adoption d’un destinataire intime ou d’un petit 

groupe restreint de destinataires vise en réalité l’ensemble de lecteurs potentiels qui 

constituent le public. Mais une remarque s’impose quant au caractère de la lettre. Aux 

XVII e et XVIIIe siècles, la lettre basée sur le journal de voyage n’est pas tout à fait 

intime, elle porte une marque publique. Bien qu’elle soit en apparence destinée à un 

petit groupe restreint, elle vise au fond à un lectorat plus étendu. De cette manière, la 

lettre privée devient la lettre publique, surtout en cas de publication. Cette forme atteint 

son point culminant avec le roman épistolaire au XVIII e sicèle, tandis que le voyage 

                                                 
210 Rappelons aussi la censure par Caroline Franklin-Grout, nièce de Flaubert, envers la publication du 

manuscrit du Voyage en Égypte de celui-ci. Voir l’« Introduction » de Pierre-Marc de Biaisi, Gustave 

Flaubert, Voyage en Égypte, Grasset, 1991, p. 14-18. 
211 Wendelin Guentner, op. cit., p. 106. 



 

 83

épistolaire devient une forme de prédilection au XIXe siècle, quoique le roman par 

lettres ait disparu au début du XIXe siècle. Par exemple, Le Rhin212 de Hugo (1842), Un 

Été dans le Sahara (1857) et Une Année dans le Sahel (1859) de Fromentin se 

présentent comme des recueils de lettres. Le Voyage en Orient de Nerval, où sont 

désignés de temps à autre le destinataire et le lieu d’envoi, garde une forme épistolaire 

atténuée. Cette forme du récit de voyage disparaît presque totalement à la fin du XIXe 

siècle, dans la mesure où, prolifère désormais le journal intime écrit au jour le jour sous 

forme de carnet de route, ce qui répond à l’accroissement progressif de la demande 

d’une pure subjectivité dont l’expression requiert le style spontané. 

Ces deux formes, lettre et journal, entraînent également une situation narrative 

complexe du fait de leur point de vue spécifique dans l’écriture du voyage, l’impression 

de la spontanéité leur étant inhérente. Selon Gérard Genette, “le journal et la confidence 

épistolaire allient constamment ce que l’on appelle en langage radiophonique le direct et 

le différé, le quasi-monologue intérieur et le rapport après coup. Ici, le narrateur est tout 

à la fois encore le héros et déjà quelqu’un d’autre : les événements de la journée sont 

déjà du passé, et le « point de vue » peut s’être modifié depuis ; les sentiments du soir 

ou du lendemain sont pleinement du présent, et ici la focalisation sur le narrateur est en 

même temps focalisation sur le héros ”213. Le sentiment du passé se réanime sans 

difficulté au présent, par suite, le décalage temporel entre le voyage réel et sa rédaction 

semble minimal ou s’anéantir. C’est la raison pour laquelle le journal de voyage et le 

voyage épistolaire donnnent une impression de fraîcheur du regard sur des événements 

passés. 

 

                                                 
212 Sous-titré « Lettres à un ami ». 
213 Gérard Genette, Figures III, p. 230. 



 

 84

3) Contrat de sincérité ou déguisement du mensonge  

En principe, le récit de voyage s’appuie sur le récit factuel, puisqu’il est censé relater 

fidèlement l’itinéraire réellement parcouru par le voyageur. Toutefois, l’étendue de 

l’expérience du voyageur dépasse parfois ce qu’il a vu et ce qu’il a entendu sur place. 

Parfois, des récits fictionnels sont intercalés tout au long du voyage authentique, sous 

forme de digressions, anecdotes, compilations, réécritures, etc. De surcroît, il y a une 

certaine distance entre le brouillon initial et la publication ou éventuellement le 

manuscrit mis au point (ou la copie du manuscrit), de sorte que l’exactitude de la 

relation doit être mise en question. Cependant, la rédaction du voyage se fait dans la 

plupart des cas après le retour, malgré ce que déclare l’auteur dans la préface son 

journal tenu sur place au jour le jour ou des lettres écrites au cours du voyage. Ainsi, on 

a découvert que les Lettres familières du Présient de Brosses étaitent en réalité une 

correspondance fictive mise en scène extrêmement habile. Même si un récit de voyage 

paraît authentique, la véracité du contenu doit être mise en cause. Cependant, y a-t-il un 

moyen de vérifier l’authenticité du discours du voyageur ? Pour parer à cette difficulté, 

l’auteur ou l’éditeur met explicitement l’accent sur l’authenticité du récit dans la 

préface, l’avertissement, la dédicace ou l’incipit : ce genre de paratexte est le lieu 

privilégié où se proclament la sincérité du voyageur et la véracité de l’ouvrage. La 

déclaration initiale de l’authenticité214 apparaît comme un contrat de sincérité passé par 

l’auteur avec son lecteur dans le récit de voyage.  

À titre d’exemple, du XVIe au XVIIIe siècle, le style simple et naturel du « je »-

narrateur est censé garantir la sincérité du voyageur et l’authenticité de sa relation, 

                                                 
214 Dans le voyage imaginaire ce dispositif d’authentification dans le discours préfaciel est beaucoup 

plus ostentatoire que dans le récit de voyage réel, comme on peut le constater dans les préfaces des 

Voyages de Gulliver de Swift et de Robinson Crusoé de Defoe ; c’est il faut renforcer l’effet de réel. Voir 

Jean-Michel Racault, « Les jeux de la vérité et du mensonge dans les préfaces des récits de voyages 

imaginaires à la fin de l’Âge classiques (1676-1726) », Métamorphoses du récit de voyage, Champion-

Slatkine, Paris-Genève, 1986, p. 82-109. 



 

 85

surtout dans le cas où le voyage est rédigé sous la forme d’un journal et des lettres 

écrites sur le vif. Au contraire, le beau style élaboré est considéré comme l’indice d’un 

mensonge, d’autant que le genre romanesque suscite la méfiance215. “Cependant, la 

revendication trop insistante du vrai peut aussi bien aboutir à l’inverse de l’effet 

théorique recherché et donc renforcer le soupçon de mensonge qui s’attache à tout récit 

de voyage, en vertu du vieux proverbe : « À beau mentir qui vient de loin »”216. 

Considérons par exemple le voyage de Robert Challe. Dans le Journal d’un voyage 

fait aux Indes orientales, le témoignage direct et objectif est étroitement associé à la 

réflexion, à la méditation et au jugement subjectifs. Les mots d’ordre de Challe est 

évidemment sincérité, sincère, sincèrement. Il déclare à la lettre liminaire « À 

Monsieur*** » que son journal de voyage était rédigé par “une plume sincère” et il n’a 

eu en vue que “la sincérité”217. Qui plus est, son éditeur le présente “fort exact & très 

circonstancié” et “tout rempli de vérités extrêmement intéressantes” et n’étant fondé que 

sur ce que l’auteur a vu “par ses propres yeux” et jugé “par ses lumières”218. Ainsi, le 

Journal d’un voyage est doublement garanti comme authentique par l’auteur et 

l’éditeur, selon un système de validation successive attestant la véracité de la relation. 

Cependant, l’accent mis sur la sincérité de l’écriture du voyage ne dénote-t-il pas une 

manœuvre romanesque de l’auteur ? Ne s’agit-il pas d’un dispositif d’authentification 

visant à renforcer un effet de réel faisant passer pour vrai sa relation ? Le résultat de 

l’analyse comparative des deux versions du Journal de Challe nous le montre bien : le 

                                                 
215 Jean-Michel Racault explique ce phénomène par “une double crise” : “crise des valeurs du monde 

classique” et “crise du genre romanesque”. Il en résulte qu’on voit la vogue du récit de voyage, le roman 

épistolaire et les mémoires écrits notamment par la narration réaliste marquée par la vraisemblance. Voir 

Jean-Michel Racault, art. cit. 

216 Jean-Michel Racault, art. cit., p. 83-84. Toutefois le récit de voyage ne peut entièrement 

s’échapper à la suspicion jetée sur la sincérité du voyageur, censé être sujet à mentir. Voir Jean-Claude 

Berchet, « La Préface des récits de voyage au XIXe siècle », Écrire le voyage, p. 4-5. 
217 Robert Challe, Journal d’un voyage fait aux Indes orientales, t. I, Mercure de France, 2002, p. 95.  
218 Voir « Avertissement », op. cit., p. 91-93. 



 

 86

texte publié se rapproche d’une œuvre littéraire par rapport au manuscrit. Outre maintes 

transformations des faits rapportés sur les mêmes événements, déformations et 

contradictions y sont aussi avérées. 

L’attestation initiale d’authenticité ne serait-elle alors qu’un indice de fiction ? À ce 

sujet, retenons encore l’opposition du procédé de l’écriture du voyage entre André 

Thevet et Jean de Léry, dont nous avons déjà parlé plus haut. Les deux voyages nous 

intéressent particulièrement dans la mesure où Thevet et Léry rappotrent d’une manière 

opposée les mêmes événements. Il s’agit de “deux relations d’une même expédition au 

Brésil”219 écrit Michel Jeanneret. Les deux voyageurs séjournent à brefs intervalles 

dans la France Antarctique de quatre arpents de la baie de Rio de Janeiro. Thevet y 

séjourne environ dix semaines (du 15 novembre 1555 au 31 janvier 1556) en qualité 

d’aumônier de l’expédition de Villegagnon. Par contre, Léry y reste dix mois (du 7 mars 

1557 au 31 janvier 1558) en tant qu’artisant cordonnier. Excepté leur origine modeste, 

leur seul point commun, ils ont eu deux carrières complètement différentes. Thevet, 

religieux catholique franciscain, est promu Premier cosmographe du roi sous la 

protection de deux illustres maisons les La Rochefoucauld et les Guise. Léry, 

cordonnier et calviniste, devient un fervent défenseur de sa foi au retour du voyage et 

exerce “la périlleuse charge de pasteur de l’Église réformée”220 tandis que se déroulent 

les Guerres de religion. 

Les deux voyageurs publient leur relation à vingt années d’intervalle. “Contre la 

cosmographie de Thevet aux prétentions universelles, Léry est ce topographe que 

vantera Montaigne, qui se borne à raconter ce qu’il a vu comme il l’a vu, sans gonfler 

outre mesure son témoignage”221 . Selon Frank Lestringant, l’écriture de Thevet 

                                                 
219 Michel Jeanneret, « Léry et Thevet : comment parler d’un monde nouveau ? », D’Encre de Brésil : 

Jean de Léry, écrivain, Paradigme, Orléans, 1999, p. 111. 
220 « Préface : Léry ou le rire de l’Indien » de Frank Lestringant, Jean de Léry, Histoire d’un voyage 

faict en la terre du Brésil, Livre de Poche, 1994, p. 30. 
221 Littérature française du XVIe siècle, Puf, 2000, p. 306.   



 

 87

appartient à l’inventaire basé sur le raisonnement général, tandis que celle de Léry, à 

l’aventure personnelle fondée sur l’observation de premier main. L’ethnographie de 

Thevet repose sur la collecte d’un maximum d’informations visant un savoir total ; il 

compile une foule de références suivant le principe de l’analogie. Ses Singularitez de la 

France Antarctique (1557) sont donc une collection hétéroclite, sans ordre rigide ni 

limites bien définies : “c’est un pêle-mêle de merveilles, où les richesses naturelles sont 

mêlées aux traits culturels, où les Amazones légendaires cohabitent avec les très réels 

Indiens anthropophages”222. En outre, “Les Singularitez de Thevet sont une œuvre 

collective, un bricolage textuel où plusieurs mains sont repérables : le libraire Ambroise 

de la Porte, l’helléniste Mathurin Héret eurent sans doute une plus grande part à sa 

rédaction que l’auteur officiel, dont le nom seul figure sur la page de titre”223. C’est de 

là que dérive une écriture impersonnelle, fictive et abstraite d’un monde réinventé. Dans 

l’ensemble, l’écriture de Thevet, qui vise le général et l’universel, relève du registre du 

vraisemblable. Au contraire, l’Histroire d’un voyage faict en la terre du Brésil, œuvre 

solitaire de Léry, relève de l’ethnographie méthodique et bien cataloguée224, basée sur le 

témoignage direct oculaire et l’expérience immédiate dans l’optique de l’observateur 

participant sur place : “ce que j’ay pratiqué, veu, ouy et observé tant sur mer, allant et 

retournant, que parmi les sauvages Ameriquains, entre lesquels j’ay frequenté et 

demeuré environ un an”225. C’est l’aventure personelle qui donne le ton unitaire aux 

diverses données du catalogue, chacune étant associée à une anecdote ou un souvenir 

personnels. Selon l’ordre hiérachique de « la vue-l’ouïe-la lecture » sur le plan véridique 

de la relation du voyageur, le récit de voyage de Léry est prédominé par la vue, donc par 

l’expérience vécue, alors que celui de Thevet, dont la rédaction est confiée à des tiers, 

                                                 
222 Frank Lestringant, art. cit., Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, p. 31. 
223 Ibid., p. 32. Léry y ajoute un négre de plus. C’est François de Belleforêt qui était le collaborateur 

de Thevet jusqu’en 1568. 
224 La table des matières divisée en XXII chapitres montre bien son procédé systématique. 
225 Jean de Léry, Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, Livre de Poche, 1994, p. 105-106. 



 

 88

est surtout informé par la lecture, l’expérience livresque l’emportant sur le témoignage 

occulaire. 

Léry tente d’écrire une relation authentique face aux Singularitez de Thevet226, livre 

“singulièrement farci de mensonges”227. Le principal objectif de l’Histoire d’un voyage 

était de restituer la vérité sur les événements faussement décrits dans Les Singularitez et 

la Cosmographie universelle (1575) de Thevet. S’appuyant sur une preuve évidente228, 

Léry réplique point par point, dans sa préface, aux mensonges et aux calomnies répétés 

par Thevet229. Dénoncer les mensonges réitérés de l’adversaire catholique est pour le 

calviniste Léry une obligation morale. Selon Léry, dans l’ouvrage de Thevet, une 

émeute soulevée par des « truchements » est abusivement attribuée aux « Genevois », 

alors qu’elle s’était passée avant l’arrivée d’une petite mission calviniste et après le 

départ de Thevet vers la France. Lors de cet incident, Thevet se présente lui-même 

comme victime d’une menace de mort, ce qui est une pure fable. Il fabrique aussi une 

Ville-Henry imaginaire bâtie “en l’air, en l’Amerique”230. Léry se doit encore de 

“rétablir une vérité et de laver de tout soupçon la mémoire des trois martyrs immolés au 

Nouveau Monde pour la défense de la foi calviniste”231. 

                                                 
226 “L’ Histoire d’un voyage ne serait pas telle, elle n’aurait ni cette verve ni cette profondeur 

insolemment subjectives sans le précédent que constituent Les Singularitez de la France Antarctique 

d’André Thevet, […]”. Frank Lestringant, art. cit., p. 30. 
227 Jean de Léry, « Préface » de Jean de Léry (à l’édition de 1580), op. cit., p. 63. Dans la même 

Préface, Léry déclare ses “mémoires”, “escrits d’ancre de Bresil, et en l’Amerique mesme, contenans les 

choses notables par moy observées en mon voyage” (ibid, p. 61-62). 
228 Léry cite plusieurs parties de la Cosmographie universelle (1575) de Thevet et la lettre traduite de 

Villegagnon à Calvin. Mis à part les mensonges de Thevet, Léry éclaire encore des erreurs commises par 

Thevet à l’égard du satut de quatorze « Genevois », et indique un certain nombre de gonflements des faits 

décrits. 
229 Voir la « Preface » de Léry de la seconde édition de 1580, ibid., p.63-99. Du reste, Thevet impute 

aux « Genevois » la perte de la colonie. 
230 Ibid., p. 85. 
231 Frank Lestringant, art. cit., Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, p. 29. 



 

 89

Ainsi, les deux voyages, pourtant relatifs à une même expédition au Brésil, 

s’opposent totalement. Fondé essentiellement sur l’observation rigoureuse, Léry élabore 

un récit véridique et autobiographique avec une vision rétrospective ; à l’inverse, 

Thevet, s’appuyant principalement sur des sources livresques, façonne un récit 

fictionnel et impersonnel avec une vision prospective sur le discours colonial.  

 

En règle générale, ajouts, remaniements et corrections sont naturellement interpolés 

du brouillon initial au texte publié ou au manuscrit élaboré. Notes, comptes-rendus, 

rapports, journaux, lettres rédigés sur place se transforment en une relation de voyage à 

travers la mise au net et la copie du manuscrit. Mais au cours de l’élaboration soignée, 

surtout si elle s’étend sur une longue durée, l’authenticité documentaire risque d’être 

déformée, falsifiée et même contredite. Se produit souvent le passage du témoignage à 

la fiction romanesque. 

Naturellement, tout récit de voyage est une écriture quelque peu fictionnelle, quoique 

fondée sur une relation factuelle. Il peut acceuillir le discours fictif sous forme de 

digression et d’anecdote, aussi bien que le discours autobiographique, scientifique et 

historique. Se mêlent sans grande contradiction le véridique et le romanesque à travers 

la citation, l’emprunt et la réécriture. En somme, le discours du voyageur, tiraillé entre 

le réel et l’imaginaire, est demi-vérité et demi-mensonge. Nerval ne compare-t-il pas 

son journal de voyage au vécu rêvé dans « Les Amours de Vienne »232? 

 
4) Poétique du récit de voyage 

Régi par la contiguïté spatiale et la succession temporelle, le récit de voyage est une 

écriture discontinue, inachevée et fragmentaire, à l’encontre du fini, de l’achevé, du 

continu, de l’unité. Wendelin Guentner qualifie d’« esquisse littéraire » la rhétorique 

récit de voyage du XIXe siècle en la comparant à l’esquisse picturale. Cette dernière est 

                                                 
232 “À Vienne, cet hiver, j’ai continuellement vécu dans un rêve.” (II : 230) 



 

 90

marquée surtout par le style non-élaboré, naturel, simple et spontané. De même, sur le 

plan du récit, le voyage du XIXe siècle mélange des formes et des registres : un tableau, 

une anecdote, un portrait, une scène dialoguée, une description, un micro-récit, une 

lettre, un journal, etc. De plus, il est aussi caractérisé par la juxtaposition, l’ellipse et la 

répétition. Et le récit de voyage est par définition référentiel et donc marqué par 

l’intertextualité. Il est aussi une écriture sur place donnant un effet d’immédiateté, qui 

s’appuie à son tour sur la prise de notes sur le vif, semblable à l’esquisse d’après nature. 

De toute manière, l’énonciation du discours de voyage se passe sur le champ et pendant 

le voyage. 

Revenons au terme même « récit de voyage » afin d’esquisser un essai de sa poétique. 

Qu’est-ce que « le récit de voyage »? D’évidence, c’est un récit quant à la forme, qui 

implique un voyage comme histoire. C’est de là que vient peut-être son originalité : le 

voyage est posé comme préalable au récit, et le récit surgit après le voyage. Du reste, 

c’est le voyage qui donne lieu au récit. “Quel que soit le type de relation considéré — 

relation de missionnaire, observations d’un naturaliste, journal de bord d’un navigateur, 

carnet de route d’un amateur d’archéologie etc... — celle-ci se donne toujours comme le 

compte rendu d’une enquête, le résultat d’une découverte”233. 

Comme l’histoire, le récit de voyage raconte ce qui est arrivé, et ce qui appartient à 

l’ordre du réel et du déjà là. Mais comme la poésie, il doit aussi montrer ce qui dépasse 

ce réel, suggérer ce qui n’a pas encore été vu. Son enjeu est donc double : rapporter 

fidèlement ce qui relève du réel et en même temps en raconter davantage. “Voir, faire 

voir et faire savoir, tel sera dès l’origine le programme du voyageur. [...] Son aventure 

est un déchiffrement du monde par le regard et la découverte est la résultante immédiate 

de ce qui est visuellement perçu”234 ; d’où l’importance de la description dans le récit de 

voyage. À l’inverse du récit de fiction, qui, à la limite, peut se passer de la description, 

                                                 
233 Roland Le Huenen, art. cit., Les Modèles du récit de voyage, p. 16. 
234 Ibid. 



 

 91

celle-ci joue un rôle primordial dans le récit de voyage, parce que pour une large part 

c’est un texte didactique, un compte rendu d’observations et un véhicule d’informations. 

“Dans la fiction, la description, en tant que contenu, sert le récit, lui est 

hiérarchiquement soumise, tandis que le romancier se plaît à jouer des changements de 

rythme que ce statut formel autorise. A contrario la description dans la relation n’est pas 

la servante du récit, mais son égale, d’où la substitution au principe hiérarchique d’une 

structure agonique qui trouve un écho, parfois amplifié, dans l’ordre syntaxique de la 

mise en texte”235. La description correspond à un temps mort dans les activités du 

voyageur, de sorte que la pause du récit ne fait que réitérer celle de l’histoire. 

 

« La structure narrative » 

Le récit de voyage classique comprend un départ et un retour, autrement dit un 

commencement et une fin, et entre-deux, le parcours de l’itinéraire, constitué d’une 

série d’épisodes survenus au cours du déplacement de voyageur : les escales, les 

incidents de route, les rencontres, la découverte et l’exploration. Dans L’Art de voyager, 

Normand Doiron dit que la structure de base triade reproduit les grands moments du 

parcours236 : le départ, l’épreuve (ou le séjour), le retour. Le voyage de l’aller et celui 

du retour sont marqués par des épisodes symétriques. Et le retour au point de départ 

signifie que le voyageur peut garantir au lecteur l’authenticité de sa relation et sa 

sincérité de narrateur. Normand Doiron définit le récit de voyage comme “un espace 

discursif où s’inscrivent des lieux, où se tracent des figures, où se construisent des 

formes”237. La description et la narration alternent au cours de l’itinéraire. 

                                                 
235 Ibid., p. 20. 
236 Valérie Berty, dans sa Littératrue et voyage : un essai de typologie des récits de voyage français 

au XIXe siècle (l’Harmattan, 2001), classe les grands moments du parcours en « trois moments 

d’émotion » : le départ, les passage des frontières et le retour. Voir Valérie Berty, op. cit., p. 167-198. 
237 Adrien Pasquali, op. cit., p. 96. 



 

 92

Odile Gannier précise que “les catégories essentielles du temps et de l’espace 

s’imposent plus vivement que dans les autres genres” 238, parce que le temps et l’espace 

sont préalablement déterminés à l’écriture du voyage. Compte tenu du statut du 

narrateur, le récit de voyage est souvent intra-homodiégétique – le narrateur est à la fois 

héros et présent dans le texte. Et sa position temporelle de narration par rapport à 

l’histoire est a posteriori. La plupart des récits de voyage sont écrits en tant que récits 

retrospectifs, selon le point de vue du narrateur. 

Il n’est pas facile de définir le statut de ce genre littéraire. D’abord, le récit de voyage 

est une forme hétérogène, sans règles ni frontières, c’est surtout un mélange de plusieurs 

formes différentes : journal, lettre, mémoires, portrait, commentaire, etc. Ainsi il 

échappe à la classification générique en se situant en dehors des genres reconnus. C’est 

là que réside sa spécificité : pour ainsi dire, l’ouverture à toutes les formes narratives. 

 

« L’ordre du récit de voyage » 

En règle générale, l’ordre du récit de voyage est chronologique et fortement structuré 

par la dimension espace-temps. “Rares sont les phénomènes d’achronies, rares sont les 

ellipses et quand ces dernières se produisent c’est qu’elles correspondent à des lacunes 

du voyage et de la découverte”239. Mais l’ordre chronologique se rompt lorsque 

s’intercale un récit digressif, puisque celui-ci raconte souvent une histoire imaginaire 

qui n’a pas de relation directe avec le vécu du voyageur. Il se présente majoritairement 

sous la forme d’un récit légendaire, un conte folklorique, une histoire anecdotique tirée 

des annales, etc. Ainsi, l’espace-temps du récit enchâssé se situe indépendamment du 

récit primaire du voyageur. 

                                                 
238 Odile Gannier, La Littérature de voyage, Ellipses, 2001, p. 6. 
239 Roland Le Huenen, art. cit., Les Modèles du récit de voyage, p. 24. 



 

 93

Quant à la durée du temps du récit de voyage, elle est principalement singulative. “À 

chaque journée son emploi du temps, sa découverte ou sa visite du site”240. “À chaque 

instant son lieu, à chaque quantième son espace”241. Le temps est doté d’un contenu 

qu’il emprunte à l’espace. Inversement, l’espace sera porteur d’inscription temporelle. 

Dès lors, le temps et l’espace sont inévitablement corrélatifs. 

Roland Le Huenen conclut ainsi : “Le récit progressera dès lors selon un double tracé, 

celui de la contiguïté et celui de consécution qui à la limite deviennent interchangeables. 

Toute lecture de récits de voyages se doit de tenir compte du caractère équivoque de ces 

relations, de ce modèle en chiasme où temps et espace dans leurs rapports réciproques 

sont simultanément et concurremment forme et contenu. C’est reconnaître par la même 

occasion qu’au principe logico-temporel qui régularise le récit fictif, le récit de voyage 

substitue une structure narrative de type temporo-spatial”242. 

 

3. Le récit de voyage au XIXe siècle 

1) Typologie du récit de voyage au XIXe siècle 

À première vue, le récit de voyage au XIXe siècle fournit une écriture référentielle et 

subjective non pas l’écriture encyclopédique visant un savoir total et objectif sur le 

monde. Il en résulte que les pratiques intertextuelles sont beaucoup plus présentes dans 

le récit de voyage de cet époque qu’aux siècles précédents. La référence, l’emprunt, le 

plagiat et la réécriture sont les procédés les plus courants au voyage du XIXe siècle. 

Ainsi, les écrivains voyageurs remplacent les descriptions de l’espace et du paysage par 

la référence aux livres et aux auteurs pour éviter la répétition, et aussi par leurs 

réflexions et impressions personnelles. Par ailleurs, le récit de voyage romantique, 

                                                 
240 Ibid. 
241 Ibid. 
242 Ibid., p. 25. 



 

 94

“organisé autour d’un je régulateur du parcours discursif et autour de l’idée qu’il n’y pas 

de réalité autre que subjective”243, tend à devenir autobiographique à travers le regard 

subjectif et intime centré sur le sujet lui-même. À la fois livresque et subjectif, le récit 

de voyage du XIXe siècle a une prédilection pour la forme épistolaire. 

On peut dire que c’est à ce siècle que le récit de voyage fait son entrée à part entière 

dans le domaine littéraire. Jean-Claude Berchet explicite l’évolution du récit de voyage 

à travers l’analyse du rôle des préfaces244 des textes du voyage en Orient. Après 

l’analyse des préfaces de Volney (Voyage en Syrie et en Égypte) et Savary (Lettres sur 

l’Égypte), il constate que “le récit de voyage des années 1780 se situe dans le droit fil de 

la tradition encyclopédique”245, donc le récit objectif, documentaire et scientifique. De 

même, Normand Doiron parle à propos des récits de voyage des XVIIe et XVIIIe siècles 

d’un discours totalisateur des savoirs sur le monde. Il est vrai que, dans le voyage avant 

le XIXe siècle, l’accent est mis plutôt sur l’utilité du récit que sur l’élémént ludique. Du 

reste, le récit de voyage change foncièrement de nature au XIXe siècle. Avant, le 

relateur du voyage est, dans la majorité des cas, explorateur, militaire, aventurier, 

diplomate, négociant, missionnaire, savant, c’est-à-dire voyageur professionnel, et non 

pas auteur reconnu. Jean-Claude Berchet explique ce changement ainsi : “La saisie 

encyclopédique des pays du Proche-Orient donne très vite la fallacieuse impression que 

la matière est épuisée, la source tarie. [...], le voyageur du XIXe siècle est par avance 

découragé de rivaliser avec ses prédécesseurs, [...]. Il accepte au contraire, sans trop de 

souci, de passer pour un perpétuel épigone, qui arrive toujours plus tard, [...]. Le 

                                                 
243 Véronique Magri-Mourgues, Le Voyage à pas comptés : pour une poétique du récit de voyage au 

XIXe siècle, Honoré Champion, 2009, p. 29. 
244 Leur désignation est variable : avant-propos, averstissement, introduction, préface. En particulier, 

l’auteur déclare dans la préface son engagement de sincérité, c’est-à-dire l’authenticité de son voyage, 

que le voyage soit réel ou fictif. La préface a pour fonction d’assurer la médiation entre le texte du récit 

et le hors-texte du réel. Ainsi, la préface ou éventuellement la conclusion, joue un rôle primordial pour 

l’interprétation du voyage. 
245 Jean-Claude Berchet, « La Préface des récits de voyage au XIXe siècle », Écrire le voyage, p. 7. 



 

 95

voyageur se comportera de plus en plus comme un simple visiteur (bientôt touriste), 

[...], mais promu au rôle de metteur en scène privilégié du spectacle oriental”246. C’est 

ainsi que vient un nouveau pacte. L’incompétence, la précipitation, le dilettantisme du 

récit de voyage sont “la condition même du caractère original, irremplaçable, littéraire 

de sa vision”247. La spécificité de la littérature de voyage au XIXe siècle se situe dans 

“une double émancipation” : “Contre la prétention encyclopédique du « tableau 

raisonné », de la synthèse objective à la Volney248, elle revendique le droit à un 

amateurisme qui semble le gage de la sincérité du narrateur. On refuse du même coup, 

sur le plan formel, les contraintes de genre, pour emprunter au roman la diversité de ses 

techniques narratives : lettre, journal, description, portrait, méditation lyrique, dialogue 

etc. Mais leur mise en oeuvre, non soumise à une intrigue, est des plus libres ; il en 

résulte une cohésion moindre, une déconstruction, une pratique de la discontinuité 

qu’on suppose reproduire le rythme même de la vie de voyage : [...]”249. Ainsi, le récit 

de voyage de ce siècle évolue d’une manière progressive vers une « esquisse littéraire », 

fondée sur l’écriture fragmentaire, le style spontané non soigné et le mélange de divers 

discours hétérogènes. 

De même, Adrien Pasquali explique l’évolution historique des récits de voyage par le 

passage du récit de découverte et d’aventure au récit d’expérience, accompagnant la 

                                                 
246 Jean-Claude Berchet, art. cit., op. cit., p. 8. 
247 Ibid., p. 8. 
248 Le Voyage en Syrie et en Égypte de Volney est un modèle du voyage objectif fondé sur une 

véritable enquête scientifique. Sa description du pays consiste en une approche méthodique qui 

commence par la description de la géographie et le climat, ensuite aborde les habitants, la religion, 

l’histoire et la politique du pays. Volney expose clairement son projet d’écriture dans la préface : “Dans 

ma relation, j’ai tâché de conserver l’esprit que j’ai porté dans l’examen des faits ; c’est-à-dire, un amour 

impartial de la vérité. Je me suis interdit tout tableau d’imagination, quoique je n’ignore pas les 

avantages de l’illusion auprès de la plupart des lecteurs ; mais j’ai pensé que le genre des voyages 

appartenait à l’histoire, et non aux romans”. (Volney, Œuvres / Volney3, Voyage en Syrie et en Égypte, 

t. III, Fayard, 1998, p. 13-14) C’est nous qui soulignons. 
249 Jean-Claude Berchet, « Introduction » de l’anthologie du Voyage en Orient, Robert Lafont, coll. 

“Bouquins”, 1985, p. 11. 



 

 96

transformation des modalités narratives : “la « relation » pseudo-objective d’un 

narrateur-personnage-témoin perdrait progressivement de sa vigueur et de sa pertinence, 

pour faire place, [...], au récit pseudo-subjectif d’un narrateur-personnage-acteur : [...]. 

Au tournant du XIXe siècle, au compte-rendu du monde se substituerait un usage du 

monde, et de soi ; au fantasme de découverte et de possession premières de l’espace, la 

connaissance et la saisie de soi”250. En ce sens, le récit de voyage du XIXe sièlce devient 

« un voyage ver soi » selon la formule de Jean-Claude Berchet, le récit personnalisé et 

subjectif parlant de soi. C’est ainsi que l’écriture du voyage au XIXe siècle doit 

s’adapter au lectorat hétérogène dont les centres d’intérêt se multiplient de plus en plus. 

En outre, le voyageur écrivain change de son statut au XIXe siècle, il assume en même 

temps plusieurs rôles ; comme voyageur, il est producteur, objet et organisateur de son 

voyage ; comme narrateur, il devient aussi mémorialiste de son expérience ; comme 

personnage il apparaît encore le héros de sa propre histoire sur un théâtre étranger dont 

il se fait le chroniqueur et le témoin unique. 

Sur le plan du voyage littéraire251, Chateaubriand est reconnu comme le premier 

écrivain voyageur. Son Itinéraire de Paris à Jérusalem s’impose le modèle des voyages 

littéraires, et c’est à partir de l’Itinéraire que le récit de voyage prend place 

véritablement dans le champ littéraire. Jean-Claude Berchet considère Chateaubriand 

comme le créateur du voyage littéraire avec son Itinéraire, “à condition de prendre cette 

expression dans son sens le plus précis voyage entrepris par un écrivain pour écrire”252. 

Dès que les écrivains voyagent, la littérature commence à fixer l’objet et la finalité du 

voyage, et la figure du voyageur se confond de plus en plus avec celle de l’écrivain253. 

Ainsi voit le jour l’écrivain voyageur qui fait un voyage pour l’écrire. Le récit de 

                                                 
250 Adrien Pasquali, op. cit., p. 91.  
251 Nerval nomme l’écrivain voyageur « touriste littéraire » qui a “une façon particulière et fantasque 

de voir et de sentir” (I : 455). 
252 Jean-Claude Berchet, « Un voyage vers soi », Poétique 53, 1983, p.94-95. 
253 Voir Valérie Berty, Littérature et voyage, L’Harmattan, 2001, p. 83. 



 

 97

voyage du XIXe siècle se démarque de ses prédécesseurs, à mesure que notamment “le 

personnage du voyageur-écrivain prend une singulière importance”254. Il est à noter que 

nombreux récits de voyage parus au XIXe siècle ne sont pas d’écrivains reconnus, mais 

ces derniers en ont laissé un grand nombre. 

Selon Michel Butor, au niveau sémantique, “Tous les voyages sont livresques : 

Lamartine, Gautier, Nerval, Flaubert, etc., corrigent, complètent, varient le thème 

proposé par Chateaubriand. Dans tous les cas il y a des livres à l’origine du voyage, 

livres lus (en particulier l’Itinéraire), livres projetés (à commencer par les Martyrs), 

[…]” 255. Selon Berchet, l’Itinéraire “se présente comme un texte inclassable, sans 

finalité propre, ou du moins sans objectif clair”256. Chateaubriand associe des mémoires 

à une écriture autobiographique. “À un public désormais hétérogène, doit correspondre 

une écriture multiple : c’est dans ce sens que vont renouveler les formes du récit du 

voyage du XIXe siècle. Ce qui caractérise son évolution, c’est une progressive 

fragmentation, ainsi qu’une conversion subjective de la prétention encyclopédique à 

proposer un savoir total sur le monde”257. En outre, le récit de voyage romantique avoue 

son incapacité congénitale à égaler un modèle idéale auquel il ne se confronte plus que 

pour le déclarer inaccessible. C’est un moyen hypocrite de le bannir comme 

indésirable258. Au lieu de renoncer à se brancher sur une vérité générale, le voyageur du 

XIX e siècle insiste volontiers sur le détail vécu, à travers lequel se manifeste cette 

authenticité du particulier qu’il va revendiquer désormais comme sa spécialité259. 

“En effet, après le Voyage en Orient de Lamartine, qui date de 1835, le récit de 

voyage cesse de se développer dans un sens autobiographique ; il renonce à mettre en 

                                                 
254 Jacques Bony, « Introduction », Le Voyage en 1842, Université Paris XII, 1992, p. 1. 
255 Michel Butor, « Le Voyage et l’écriture », Répertoire IV, Minuit, 1974, p. 26. 
256 Jean-Claude Berchet, “La Préface des récits de voyage au XIXe siècle”, Écrire le voyage., p. 9. 
257 Ibid., p. 10. 
258 Voir ibid. Le regard ambivalent des romantiques donne lieu à l’ironie moderne, et pour cause. 
259 Voir ibid., p. 11. 



 

 98

scène un sujet réel, un être de chair ayant une histoire, des aventures, des émotions. [...] 

C’est ainsi que, dans les années 1840, se développe une sorte de subjectivisme 

journalistique ou impressionniste qui volatilise toute intériorité, qui implique donc la 

disparition du sujet”260. Il en résulte que le récit de voyage évolue progressivement vers 

le reportage journalistique. 

Au XIX e siècle, au niveau de la forme se produit une progressive fragmentation et 

une multiplication des digressions. De même, au niveau du contenu, s’effectue un 

passage du savoir scientifique totalisateur au détail particulier du vécu personnel, et par 

suite le récit de voyage tend à devenir plus autobiographique qu’aux siècles précédents. 

Quant au style de l’écriture du voyage, il est caractérisé par une « esquisse littéraire » 

tendu entre le style spontané et le style élaboré. Dans ce contexte, la forme épistolaire 

est la plus prisée par les écrivains voyageurs. 

Michel Butor, dans son essai « le voyage et l’écriture »261, classe le voyage selon le 

caractère de déplacements : errance, exode, exil, déménagement, émigration, voyage de 

l’aller et le retour, voyage d’affaires, vacances, retour au pays natal, pèlerinage, voyage 

d’exploration et de découverte262, etc. Parmi ces déplacements, le retour au pays natal et 

le pèlerinage sont particulièrement riches en écriture et en lecture. Le premier type 

nourrit par excellence le thème romantique263 à la Walter Scott, lequel influence 

beaucoup les romantiques français dont Nerval264 . Et le deuxième recouvre 

                                                 
260 Ibid., p. 13. Au contraire, le sujet revient dans les récits de voyage avec la vogue du journal intime 

à la fin du XIXe siècle et au début du XXe siècle. 
261 Voir Michel Butor, « Le voyage et l’écriture », Répertoire IV, Minuit, 1974, p. 9-29. 
262 Michel Butor y ajoute un autre type de voyage selon la direction du trajet : voyages verticaux qui 

ont un sens allégorique ou initiatique, et se divisent en voyages d’ascension et voyages de descente. Voir 

Michel Butor, art. cit.  
263 Le retour au pays natal se présente en majeure partie le voyage dans l’histoire d’une famille, 

surtout ruinée et dégradée. 
264 Dans Les Faux Saulniers Nerval imagine un roman à la Walter Scott avec un héros retournant au 

château de ses aïeux. De plus, il compare son retour à Saint-Germain au héros de Walter Scott dans les 



 

 99

essentiellement les grands voyages romantiques. Ces derniers, en particulier le voyage 

en Orient, ont trait au pèlerinage, dans la mesure où le thème principal en est le retour à 

la source ou la quête spirituelle et religieuse. 

De son côté, Daniel Sangsue distingue le voyage humoristique du voyage traditionnel 

selon la façon et l’attitude de voyager265. Le voyage humoristique constitue à l’évidence 

l’une des caractéristiques les plus frappants du voyage au XIXe siècle. 

Valérie Berty définit les récits de voyage français au XIXe siècle comme les récits, 

“écrits sous forme de lettres, de journaux, de mémoires, de notes, de croquis et incluant 

parfois des études et des fables,” se présentant “comme une source infinie de détails 

instructifs et d’anecdotes personelles”266. Elle établit trois types de récits de voyage au 

XIX e siècle selon les critières de la voix narrative et le statut de l’écrivain-voyageur267 : 

le journal de voyage, le guide de voyage et le voyage initiatique. 

En premier lieu, le journal de voyage se réalise sous forme de carnet ou de notes, a 

pour centre le narrateur-témoin-héros-spectateur de la scène. Valérie Berty cite en 

exemple les Croquis égyptiens, journal d’un touriste d’Émile Guimet (Hetzel, 1867). 

Citons encore au niveau de la forme du récit, le Voyage en Orient de Lamartine et Le 

Rhin de Victor Hugo. Dans ce type de voyage, l’accent est essentiellement mis sur la 

relation fidèle d’une expérience personelle conformément à l’ordre chronologique. De 

plus, le journal de voyage est marqué par l’immédiateté temporelle et la spontanéité 

stylistique du récit, en sorte que le récit est constitué d’une série d’images éparpillées, 

lacunaires. Ainsi, le journal de voyage est conçu comme voyage ethnographique ou 

comme avant-texte du voyage littéraire. 

                                                                                                                                               

Promenades et Souvenirs : “Je revenais là, comme Ravenswood au château de ses pères ; j’avais eu des 

parents parmi les hôtes de ce château, […]”. (III : 672) 
265 Voir « Voyageur humoristique et touriste » de notre thèse. 
266 Valérie Berty, op. cit., p. 24. 
267 Voir ibid., p. 109-111. 



 

 100

Comme guide de voyage, Valérie Berty cite notamment l’ Itinéraire de Paris à 

Jérusalem de Chateaubriand, Corinne de Mme de Staël268 et Constantinople de Gautier. 

La narration du guide de voyage est faite par le narrateur-voyageur qui assume une 

tâche informatrice dépassant sa propre subjectivité et par la relation de coexistence avec 

ses prédécesseurs et ses lecteurs. Témoin latéral-touriste-écrivain-visiteur, le narrateur 

impersonnel collectif prend sa position de visiteur-spectateur hors du temps, hors de la 

réalité quotidienne et hors de la narration, qui efface le vécu personnel émotif au profit 

de la conscience collective pour la transmission d’une culture. Le narrateur du guide 

s’apparente au « rapporteur » centré sur la description systématique des moeurs à la 

Volney sous forme d’un exposé sur la géographie, l’histoire, la politique, l’économie, la 

religion, etc. L’écriture du guide de voyage est caractérisée par la répétition et le poncif 

prenant appui sur les pratiques intertextuelles. Selon Valérie Berty, 80% des auteurs 

recencés entre 1833-1890 appartiennent au type « rapporteur ». 

Le troisième type est le voyage initiatique où se déploie le moi à la recherche 

« l’énigme de sa condition » et « le sens de ses errances », comme dans les « Femmes 

du Caire » du Voyage en Orient de Nerval. La quête personnelle l’emporte sur la 

description de l’itinéraire dans le voyage initiatique. “Les impressions, les sensations 

qu’il [Nerval] prétend transcrire naissent du spectacle inconnu que sa vision intérieure 

lui révèle. L’inconnu est la réalité de son écriture ; entre l’imaginaire et la réalité, il y a 

l’aventure du regard”269. Le je-narrateur en tant que personnage du récit se met en scène 

en vue de découverte de son identité par son propre regard. Ce type correspond à celui 

du voyage littéraire à la « Impressions de voyage » par les écrivains voyageurs. 

 

Nous venons de présenter brièvement plusieurs procédés à partir desquels pourrait 

être construite une typologie du récit de voyage au XIX e siècle. Cependant, quels que 

                                                 
268 Corinne relève plutôt du récit de voyage imaginaire que du récit de voyage réel. 
269 Valérie Berty, op. cit., p. 111. 



 

 101

soient les critères utilisés, ce qui compte dans la typologie du voyage, ce n’est pas les 

types de voyage, mais les caractéristiques du récit qui détermineraient l’écriture. Les 

frontières entre différents types de voyage ne sont pas toujours précises, il y a des 

partages et des confusions entre eux, par suite de l’absence des règles structurelles et 

stylistiques et du mélange de plusieurs formes dans le récit de voyage. L’important, 

c’est d’analyser “des stratégies d’écriture en étudiant les structures narratives spatio-

temporelles des récits de voyage [...]”270 en chacun d’eux. 

 
2) Modèles de récits de voyage des écrivains voyageurs  

 

« Naissance du voyage littéraire » 

Pour parler des modèles de récits de voyage des écrivains voyageurs, il faut délimiter 

un corpus au sein de la production de cette époque, sans viser l’exhaustivité. Une telle 

restriction du champ d’étude est indispensable, mais n’exclut pas pour autant quelques 

voyages des écrivains voyageurs au XIXe siècle. Notre corpus ne couvrira que quelques 

récits écrits et publiés entre les années 1810 et 1850 par des auteurs reconnus, et ceux 

qui entretiennent une relation intertextuelle avec le récit de voyage nervalien. 

Par rapport aux récits de voyage du siècle précédent, ceux du XIXe siècle mettent 

l’accent sur la personnalité du voyageur et sa vision subjective. Il s’agit donc d’une 

quête intérieure ou d’une aventure spirituelle, dimensions qui l’emportent sur 

l’inventaire du monde destiné au savoir universel. Outre l’exotisme et l’altérité, 

l’expérience vécue par le voyageur occupe à nouveau une place importante au XIXe 

siècle, comme en témoigne les titres des récits de voyage en vogue qui comportent les 

termes impressions, souvenirs271 . En 1835, Lamartine publie ses Souvenirs, 

                                                 
270 Ibid., p. 19. 
271 “En un sens, les impressions de voyages sont une première réponse possible au problème de la 

survie du récit de voyage savant dans un monde d’où disparaissent peu à peu les terres inconnues”. 

Anne-Gaëlle Weber, op. cit., p. 47. 



 

 102

impressions, pensées et paysages d’un voyage en Orient auquels fait suite une série de 

Dumas intitulée Impressions de voyage. L’écriture du voyage lamartinienne est centrée 

sur le regard subjectif du voyageur qui permet de s’affranchir du discours savant. Pour 

Dumas, l’intérêt du récit de voyage réside dans la vulgarisation de l’histoire surtout par 

la mise en récit en dialogue, si bien que, chez Dumas, l’intérêt et la curiosité de 

l’histoire romancée revêtent davantage d’importance que l’exactitude des informations 

historiques objectives. 

Le voyage littéraire, qui évoque essentiellement le moi à la manière d’un récit 

personnel, “naît réellement avec la fin des Lumières, au moment où le “pacte 

autobiographique” s’installe en toute légitimité”272. Force est de constater que le récit de 

voyage du XIXe siècle est étroitement lié à la fois au moi intime et au travail littéraire. 

Ainsi, l’aventure personnelle dans le voyage traditionnel se transforme en découverte 

d’un moi qui ne peut plus se trouver dans la plénitude de l’être. Une quête intérieure ou 

une aventure spirituelle remplacera désormais la découverte scientifique de type 

encyclopédique. Renonçant à la prétention encyclopédique visant le savoir totalisateur 

sur le monde, le voyageur du XIXe siècle ne peut plus compter que sur sa vision 

subjective fondée sur le détail personnel vécu. Il se cantonne dans le rôle d’un simple 

narrateur-témoin d’un spectacle ou d’un paysage, en avouant explicitement son statut 

inférieur à celui du voyageur savant afin d’éviter ironiquement les redites de ses 

prédécesseurs et en même temps de s’en démarquer. 

Au XIX e siècle une autre particularité voit le jour dans le voyage. À partir de la fin du 

XVIII e siècle naît en France un engouement pour ce qui a trait au voyage au pays natal, 

lié au patriotisme et au patrimoine national. Ce genre de voyage prend notamment une 

dimension idéologique et politique. Par exemple, les Notes de voyages de Mérimée, 

                                                 
272 François Moureau, « Voyages manuscrits de l’Age classique : Nointel, Caylus, Froumont, ou le 

retour aux sources », Vers l’Orient par la Grèce — avec Nerval et d’autres voyageurs, Klincksieck, 

1992, p. 21. 



 

 103

inspecteur des Monuments historiques, relatent un voyage officiel et administratif à 

travers toute la France. Elles forment un rapport rédigé à la demande de la commission 

des Monuments historiques après son voyage d’enquête. Le Rhin de Hugo, un membre 

de la même commission, revêt aussi un caractère idéologique et politique, en particulier 

par sa « Conclusion » offrant un long développement historique sur la politique 

européenne. 

L’ Itinéraire de Paris à Jérusalem de Chateaubriand marque l’avènement d’une 

nouvelle ère dans la littérature de voyages. “Désormais le récit de voyage devient la 

condition première du voyage au lieu d’en être la résultante ou l’une des possibles 

conséquences. [...] C’est la littérature dès lors qui fixera au voyage son objet et sa 

finalité, en même temps que la figure du voyageur se confondra de plus en plus avec 

celle de l’écrivain”273. La distinction entre voyageur et écrivain tend de plus en plus à 

s’estomper au cours du XIXe siècle. Par contre, le voyage offre en lui-même à l’écrivain 

le motif le plus important du récit de voyage. 

En 1838, Stendhal publie les Mémoires d’un touriste, dans lequelles l’auteur a 

recours à un narrateur anonyme, un commis-voyageur, marchand de fer, parcourant 

toute la France. Le récit de voyage stendhalien repose sur le voyage que l’auteur a fait 

en France au cours des années 1837 et 1838. Avec lui, nous voyons émerger une 

nouvelle figure de voyageur : le commis-voyageur, qui appartient à la catégorie de 

l’anti-voyageur s’opposant au voyageur littéraire tel un Chateaubriand historien ou un 

Lamartine poète. En outre, les Mémoires d’un touriste sont ponctués par l’humour du 

narrateur et ses moqueries envers la susceptibilité des provinciaux à l’esprit étroit. Le 

voyageur stendhalien est ainsi un voyageur humoriste. Mais surtout, pour Stendhal, 

comme pour Michel Butor, voyager c’est écrire. 

                                                 
273 Roland Le Huenen, « Qu’est-ce qu’un récit de voyage ? », Les Modèles du récit de voyage, 

Littérales nº 7, p. 12-13. 



 

 104

N’oublions pas Théophile Gautier, grand voyageur infatigable qui a parcouru 

l’Europe, l’Orient et même la Russie . Il se présente lui-même comme un « voyageur 

enthousiaste et descriptif ». Il laisse plusieurs récits de voyage : Voyage en Espagne 

(1843), Voyage en Italie (1852), Constantinople (1853), Voyage en Russie (1866). Son 

grand souci est de décrire sans idées préconçues ce qui se passe sous ses yeux, afin de 

rendre l’impression instantanée sur place. Il s’agit d’une « esquisse littéraire » basée sur 

des notes prises sur le vif, selon Wendlin Guentner. Dans ses récits de voyage, Gautier 

met l’accent sur le détail des événements en cours et les différences qu’il relève entre 

les pays étrangers et le sien. En ce sens, il annonce le début du reportage 

journalistique274. Il semble que ce procédé ait été fréquemment pratiqué à partir des 

années 1880. Gautier, tel un envoyé spécial ou un grand reporter, envoie aux journaux 

parisiens, au fil de son voyage, le récit qu’il écrit sur place, ce qui donne un aspect 

moderne à sa production comparée à celle d’autres auteurs de l’époque. Il semble ainsi à 

mi-chemin entre le XIXe et le XXe siècle. 

Une brève remarque s’impose sur le Voyage en Orient de Flaubert. Ce texte n’a pas 

été publié du vivant de l’auteur. Flaubert avait pris des notes au cours de son voyage. À 

son retour, il les a reprises et mises en forme. Sa prise de notes sur le vif se rapproche 

du carnet de voyage, ce qui permet d’affirmer que ce texte appartient à une « esquisse 

littéraire » ou un avant-texte au style spontané et à l’écriture fragmentaire et inachevée. 

 

Nous avons choisi comme modèles du récit de voyage littéraire au XIXe siècle, trois 

chefs d’œuvre et nous allons focaliser notre attention sur la dimension littéraire, qui se 

présente essentiellement sous forme de pratiques intertextuelles et d’un style élaboré. Le 

                                                 
274 Marie-Laure Aurenche situe l’inauguration du genre du reportage pratiqué à partir du milieu des 

années 1830 dans le Magasin pittoresque, le premier magazine illustré en France, fondé par Édouard 

Charton en 1833, surtout dans les articles illustrés par des gravures traitant de grands hommes et de faits 

divers. Voir Marie-Laure Aurenche, Édouard Charton et l’invention du Magasin pittoresque (1833-

1870), Honoré Champion, 2002, p. 320-324. 



 

 105

voyage devient alors largement livresque et digressif. La citation, la référence, la 

traduction et la réécriture sont des pratiques de prédilection pour les écrivains 

voyageurs. En outre le voyage acquiert leurs lettres de noblesse à travers le travail 

littéraire. 

 
Itinéraire de Paris à Jérusalem : modèle du récit de voyage littéraire 

Chateaubriand laisse trois préfaces275 pour son Itinéraire de Paris à Jérusalem, celle 

de la première édition, celle de la troisième édition et celle des œuvres complètes. 

Malgré sa prétention à l’authenticité de son récit, il avoue dans la préface de la troisième 

édition qu’il a revu scrupuleusement le style et rejeté les citations intercalées à la fin de 

chaque volume276. Notons par ailleurs que Chateaubriand fait sans cesse référence à la 

bibliographie préexistante au lieu de développer le discours érudit. De fréquentes 

références à des textes antérieurs, surtout à ceux des voyages de ses prédécesseurs277, 

permettent au narrateur d’éviter les redites, et d’échapper aux contraintes des voyages 

scientifiques à la Volney et à la Humboldt. Ainsi, dans l’Itinéraire, la citation remplace 

la description et ressere l’économie narrative. Ce texte renvoie manifestement aux 

Martyrs 278 et à des ouvrages de l’auteur déjà publiés. Sur le plan du récit, 

l’intertextualité coexiste avec la macrotextualité. En contrepartie, la vision subjective 

mêlée d’émotion et de méditation l’emporte sur le discours érudit fondé sur l’exactitude 

des faits. 

                                                 
275 Sur l’analyse détaillée des préfaces de l’Itinéraire, voir Jean-Claude Berchet, « De Paris à 

Jérusalem ou le voyage vers soi », Poétique 53, p. 91-108 ; Philippe Antoine, Les Récits de voyage de 

Chateaubriand, Honoré Champion, 1997, p. 37-42 ; Wendelin Guentner, Esquisse littéraires, Nizet, 

1997, p. 68-70 ; Alain Guyot, L’Itinéraire de Paris à Jérusalem de Chateaubriand : l’invention du 

voyage romantique, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2006, p. 15-33. 
276 Chateaubriand, Itinéraire de Paris à Jérusalem, GF-Flammarion, 1968, p. 45. 
277 Parmi eux, on peut citer notamment l’abbé Barthélemy, l’abbé Prévost, La Harpe, Spon, Wheler, 

Tournefort, Paul Lucas et Volney. 
278 “Ainsi, quand on ne trouvera pas dans cet Itinéraire la description de tels ou tels lieux célèbres, il 

faudra la chercher dans les Martyrs”. Chateaubriand, op. cit., p. 53. 



 

 106

Initialement, Chateaubriand part en Orient en 1806-1807 pour compléter les lacunes 

des Martyrs, son roman historique paru en 1809, puis il publie l’Itinéraire en 1811 “à 

regret et comme malgré moi”279 avoue-t-il. L’Itinéraire n’est pas destiné à l’origine à 

être publié selon la préface de la première édition : “Je n’ai point fait un voyage pour 

l’écrire ; j’avais un autre dessein : ce dessein je l’ai rempli dans les Martyrs. J’allais 

chercher des images ; voilà tout”280. De plus, l’auteur veut que son Itinéraire soit lu 

“moins comme un Voyage que comme des Mémoires d’une année de ma vie”281. Par là, 

il déclare nettement le caractère autobiographique de son voyage, car les mémoires 

étaient à l’époque proches de l’autobiographie d’aujourd’hui. Basé sur des notes et un 

journal de voyage, par exemple le « Journal de Jérusalem »282, l’Itinéraire est constitué 

de diverses formes hétérogènes : portrait, réflexion, épanchement lyrique, critique d’art, 

étude des monuments, digressions historiques, etc. Toujours dans la même préface, 

Chateaubriand met l’accent sur sa façon d’écrire avec “une parfaite sincérité” : “Un 

voyageur est une espèce d’historien : son devoir est de raconter fidèlement ce qu’il a vu 

ou ce qu’il a entendu dire ; il ne doit rien inventer, mais aussi il ne doit rien omettre ; et, 

quelles que soient ses opinions particulières, elles ne doivent jamais l’aveugler au point 

de taire ou de dénaturer la vérité”283. Il passe explicitement un contrat de sincérité avec 

le lecteur en prétendant également, dans la préface de l’édition de ses oeuvres complètes 

que, comme dans un guide de voyage, ses “rêveries sur les ruines”284 sont fondées sur 

des faits authentiques.  

Son itinéraire comprend Paris, la Grèce, l’Archipel, l’Anatolie, Constantinople, 

Jérusalem, l’Égypte, Tunis, l’Espagne, avant le retour en France. Il correspond à un 

                                                 
279 Chateaubriand, op. cit., p. 41. 
280 Ibid. 
281 Ibid. 
282 Ce journal appartient à l’un des rares manuscrits de Chateaubriand, résultat d’une première mise en 

ordre des notes prises au cours de son voyage.  
283 Chateaubriand, op. cit., p. 42. 
284 Ibid. 



 

 107

véritable Grand Tour méditerranéen, circuit qui ne sera plus reproduit à l’identique si ce 

n’est de façon partielle285. Le récit est écrit au passé simple et divisé en sept parties. Le 

voyage même s’apparente à un pèlerinage aussi bien dans les lieux saints que dans les 

lieux culturels à la quête des origines de l’Histoire culturelle et biblique. De même, 

balisé par “les postes de ruines”286, son Itinéraire permet de ressusciter un passé révolu 

resté sous forme de fragments gardant toutefois des traces de la grandeur des 

anciens. Mais c’est toujours la lecture de textes anciens qui fait revivre un passé 

enseveli et oublié. Ainsi, le récit de voyage de Chateaubriand est aussi livresque 

qu’autobiographique. Il visite par la suite la Grèce antique “au temps de sa prospérité et 

de sa splendeur”287. Archéologue, il tente de redécouvrir et déchiffrer les ruines 

d’Argos, de Mycènes et de Lacédémone. Non seulement pour souligner la singularité de 

son être, mais encore pour se démarquer de ses prédécesseurs288 surtout voyageurs 

savants, il se veut un pèlerin tardif mais original au XIXe siècle : “Je serai peut-être le 

dernier Français sorti de son pays pour voyager en Terre-Sainte, avec les idées, le but et 

les sentiments d’un ancien pèlerin”289.  

L’ Itinéraire devient le modèle du voyage littéraire au sens strict, en ce que l’écrivain 

voyage dans le but d’écrire, comme le précise Jean-Claude Berchet290. Texte difficile à 

classer et hybride291, “sans objectif clair”292, l’Itinéraire se donne comme modèle de 

                                                 
285 Par exemple le périple de Flaubert et Maxime Du Camp est un circuit réduit de Chateaubriand. Il 

recouvre l’Égypte, la Palestine, le Liban, l’Asie Mineure, Constantinople, Athènes, la Grèce. 
286 Chateaubridand, op. cit., p. 35. 
287 Ibid., p. 38. 
288 “Je ne marche point sur les traces des Chardin, des Tavernier, des Chandler, des Mungo Parck, des 

Humboldt : je n’ai point la prétention d’avoir connu des peuples chez lequels je n’ai fait que passer.” 

Ibid., p. 41. 
289 Ibid., p. 53. 
290 “On a raison de considérer Chateaubriand comme le créateur du voyage littéraire, à condition de 

prendre cette expression dans son sens le plus précis : voyage entrepris par un écrivain pour écrire”. Jean-

Claude Berchet, « Un voyage vers soi », Poétique 53, 1983, p.94-95. 
291 Dans l’Itinéraire, nous constatons le mélange des genres et des registres : le récit du pèlerinage par 

le discours archéologique et une écriture liturgique ; le récit épique par les citations de Homère, Virgile, 



 

 108

l’écriture du voyage, qui combine l’écriture autobiographique et le bricolage des 

intertextes. L’Itinéraire est “un voyage dans les livres et par les livres”293 et “une œuvre 

faite de morceaux épars mais fortement composée, une mosaïque”294. Chateaubriand est 

un vrai voyageur livresque, et son voyage, le résultat d’un habile montage d’intertextes. 

Lamartine dit dans l’avertissement de son Voyage en Orient : “Il est allé à Jérusalem en 

pèlerin et en chevalier, la Bible, l’Evangile et les Croisades à la main”295. Cependant, à 

la différence de ses prédécesseurs, il évoque sans cesse son propre passé, parfois il se 

fait protagoniste de son voyage. Si bien que l’accent est mis plutôt sur le je-narrateur-

auteur que sur la relation géographique et chronologique. Centrant son intérêt sur le moi 

avec son regard subjectif, Chateaubriand établit un modèle du voyage par l’introduction 

d’un journal intime dans le récit traditionnel fondé sur le discours objectif. Le « voyage 

vers soi » est également littéraire grâce à une volonté stylistique296, quoiqu’il affiche 

une certaine spontanéité dans le style du journal et des notes de voyage. 

Compte tenu de l’identité du narrateur-personnage-auteur, l’Itinéraire peut être 

considéré comme une autobiographie. Ici, le je-voyageur est en même temps le sujet de 

l’énoncé et celui de l’énonciation, qui désigne aussi l’auteur. Qui plus est le contenu du 

récit est basé sur le voyage réel de l’auteur. Mais il s’agit d’une autobiographie partielle 

et fragmentaire, “d’une année de ma vie”297, sous la forme d’un récit de voyage. C’est là 

                                                                                                                                               

Le Tasse ; le roman picaresque à travers des rencontres, des portraits… ; la réflexion, l’exposé érudit et 

didactique, l’épanchement lyrique et satirique, la digression historique, etc.  
292 Jean-Claude Berchet, « La Préface des récits de voyage au XIXe siècle », Écrire le voyage, p. 9. 
293 Alain Guyot et Roland Le Huenen, L’Itinéraire de Paris à Jérusalem de Chateaubriand : 

l’invention du voyage romantique, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2006, p. 96. 
294 Philippe Antoine, Itinéraire de Paris à Jérusalem de François de Chateaubriand, Foliothèque, 

2006, p. 43. 
295 Lamartine, Voyage en Orient, Honoré Champion, 2000, p. 43. 
296 “[…], et l’on aurait tort de penser que je livre au jour un ouvrage qui ne m’a coûté ni soins, ni 

recherches, ni travail : on verra que j’ai scrupuleusement rempli mes devoirs d’écrivain.” (« Préface de la 

première édition ») Chateaubriand, op. cit., p. 41. 
297 Ibid., 41. 



 

 109

que réside l’originalité de ce texte, dont la position est précaire, car il ne se situe ni dans 

le voyage ni dans les mémoires : il est à la fois un récit de voyage autobiographique et 

une autobiographie sous forme d’un récit de voyage. Associant le journal de voyage à 

des notes prises sur le vif, Chateaubriand parvient à donner un effet d’« esquisse 

littéraire » avec une grande liberté formelle et une grande valeur littéraire. Notons que 

Chateaubriand évoque pour la première fois son enfance dans l’Itinéraire, dont certains 

motifs se retrouveront dans ses Mémoires d’outre-tombe. Comme dans ses autres textes 

autobiographiques, l’écriture est fondée sur l’association d’idées. Ainsi chaque lieu 

rappelle un autre lieu contenant des souvenirs personnels et historiques, chaque moment 

évoque un autre moment, surtout les traces de l’antiquité oubliées et disparues. En ce 

sens, l’Itinéraire devient par excellence un palimpseste de la mémoire. On y rencontre 

souvent des rêveries sur des noms de lieux mémorables298 par l’intermédiaire d’auteurs 

anciens et une réécriture des textes de référence ainsi que la citation et l’allusion. Des 

intertextes classiques sont notamment très présents sous forme de citations, allusions et 

réécritures : Pausanias, Plutarque, Homère, Virgile, Pindare… En outre, les souvenirs 

du voyage en Amérique se greffent “une trentaine d’occurrences”299 sur le voyage en 

cours. Il est égrené d’incessants détours faits de réflexions, de rêveries sur les ruines, de 

critiques d’arts, d’études des monuments, de digressions historiques, etc. En somme, au 

lieu de rapporter fidèlement un parcours journalier, le récit de voyage s’éloigne de sa 

définition académique, car il renferme des montages d’éléments hétérogènes s’appuyant 

sur la citation et la référence. 

                                                 
298 Chez Chateaubriand, ruines, monuments et sites ne font sens qu’à condition qu’ils soient évoqués 

dans un grand texte classique ou mis en relation avec un événement historique.  
299 Philippe Antoine, Itinéraire de Paris à Jérusalem de François de Chateaubriand, Foliothèque, 

2006, p. 102. 



 

 110

 

Lamartine, Voyage en Orient : journal d’impressions de voyage  

Le Voyage en Orient de Lamartine, publié en 1835, sous le titre complet de 

Souvenirs, impressions, pensées et paysages, pendant un Voyage en Orient 1832-1833, 

ou Notes d’un voyageur, se présente sous la forme du journal de voyage daté300. Comme 

le montre le titre complet, l’auteur considère son Voyage en Orient comme un ensemble 

des « notes de voyage », c’est-à-dire une espèce d’avant-texte fragmentaire et inachevé, 

non pas une oeuvre finie : “Ceci n’est pas un livre, ni un voyage : je n’ai jamais pensé à 

écrire l’un ou l’autre”301. L’auteur précise les caractéristiques de ses notes de voyage 

dans son « Avertissement » : “Rentré en Europe, j’aurais pu, sans doute, revoir ces 

fragments d’impressions, les réunir, les proportionner, les composer et faire un voyage 

comme un autre. Mais, je l’ai déjà dit, un voyage à écrire n’était pas dans ma pensée. Il 

fallait du temps, de la liberté de l’esprit, de l’attention, du travail ; je n’avais rien de tout 

cela à donner. Mon coeur était brisé, mon esprit était ailleurs, mon attention distraite, 

mon loisir perdu ; il fallait ou brûler ou laisser aller ces notes telles quelles”302. 

Le trajet de Lamartine est marqué par un long séjour à Beyrouth, des excursions à 

Damas et à Baalbek et un retour par voie de terre via la Bulgarie et la Serbie 303 ; ce 

n’est pas un Grand Tour méditerranéen. Lamartine voyage « en poète et en philosophe » 

en Terre sainte, et non comme Chateaubriand, qui lui se déplace « en pèlerin et en 

chevalier ». Celui-ci est un voyageur épique qui s’appuie essentiellement sur ses 

lectures, et celui-là, un voyageur-reporter portant son regard sur ce qu’il rencontre. Le 

                                                 
300 Les dates du début du Voyage en Orient sont quelque peu fictives selon le journal de Geoffroi, un 

domestique qui a accompagné Lamartine. Sur ce point, voir note 10 de Sarga Moussa de son édition du 

Voyage en Orient, Honoré Champion, 2000, p. 47. 
301 Lamartine, op. cit., p.43.  
302 Ibid., p. 45-46. 
303 Vu son intérêt central, le Voyage en Orient de Lamartine mérite en un sens d’être nommé « voyage 

au Liban ». Par contre, remarquons que la plupart des voyageurs en Orient rentrent par voie maritime. 



 

 111

voyage lamartinien dans les lieux saints est marqué par deux événements dans sa 

première moitié : la visite à lady Stanhope et celle de Jérusalem. Son journal de voyage 

a l’aspect d’un journal intime plein de méditations et de remarques confidentielles304. Il 

n’a pourtant pas publié ses notes telles quelles, comme il le prétend. Au contraire, il a 

remanié « ces fragments d’impressions » et les a élaborés après son retour, tout en 

parvenant à conserver une certaine spontanéité grâce à la forme du journal. En 

abandonnant le discours savant, Lamartine centre son discours sur une vision subjective 

face à la nature et aux ruines. Ce qui est remarquable dans l’écriture du voyage 

lamartinienne305, c’est que les impressions et les sentiments subjectifs se mêlent sans 

difficulté à l’exposé des mœurs et surtout aux considérations historiques et politiques, 

de sorte que son discours objectif n’aboutit pas à un discours érudit. 

Texte hétérogène, le Voyage en Orient combine description, tableau, conte306, récit, 

essai, épisode, réflexion ; il est constitué d’une juxtaposition de divers discours 

désarticulés les uns par rapport aux autres : un véritable assemblage d’éléments 

hétérogènes. Qui plus est, l’insertion de poèmes dans la prose accentue encore 

l’hétérogénéité. À titre d’exemple, dans « Fragments du poème d’Antar »307 , la 

narration et le poème alternent, de sorte que l’écriture du voyage est fortement 

accentuée par la discontinuité. Ce récit de voyage rhapsodique donne l’impression 

                                                 
304 Lamartine, dans son « Avertissement », souligne que ses notes ne sont destinées qu’à lui seul. 

Celles-ci ne constituent pas seulement la description des paysages, l’étude des mœurs, les considérations 

politiques, mais aussi l’introspection et l’épanchement intime : “Quelquefois le voyageur, oubliant la 

scène qui l’environne, se replie sur lui-même, se parle à lui-même, s’écoute lui-même penser, jouir ou 

souffrir ; […]” (Lamartine, op. cit., p. 46). 
305 Nicolas Courtinat qualifie le voyage lamartinien d’“écriture impressionniste, en forme de libre 

conversation”. Nicolas Courtinat, « Le Voyage en Orient de Lamartine, journal de voyage et journal 

intime », Autour de Lamartine, Presses Universitaires Blaise Pascal, Clérmont-Ferrand, 2002, p. 4. 
306 Par exemple, « L’histoire d’Aboulias » qui raconte la naissance d’un héros, puis ses épreuves, qui 

survit à sa condamnation à mort, demeure vivant même après son exécution. 
307 « Le poème d’Antar », chant de gloire des conquérants des peuples du désert, raconte l’origine des 

peuples nomades musulmans.  



 

 112

d’“une succession d’énoncés déliés et indépendants, dans lesquels le scripteur passe 

sans encombre d’un sujet à l’autre. De fait, le Voyage est marqué par une grande 

hétérogénéité de tons, de sujets et de textes, ce qui lui donne une dimension 

polyphonique”308. Lamartine est moins préoccupé par l’unité de son voyage que 

Chateaubriand, qui se soucie constamment de l’unité tonale dans son Itinéraire. Ainsi, 

le hasard, le caprice et l’éparpillement président à l’expression des impressions et des 

sentiments du voyageur lamartinien, loin d’un discours érudit fondé sur un plan bien 

structuré. 

Dans le Voyage en Orient, la référence et l’allusion implicites prennent le pas sur la 

citation explicite et littérale. Associées à la réflexion religieuse, les images bibliques 

sont prédominantes dans la partie concernant Jérusalem et ses alentours. Si Lamartine 

évoque fréquemment Chateubriand, c’est, dans la plupart des cas, pour s’en démarquer, 

et même pour prendre le contre-pied de l’Itinéraire. Il fait aussi référence à maintes 

occasions à Volney dans l’exposé des mœurs et des ruines du Liban et de la Syrie. 

Son voyage a pour but de rapporter « de profondes impressions » de l’âme. Au 

niveau du style, son écriture atteint une dimension de prose poétique avec sa musicalité, 

sa picturalité et son harmonie. Le rythme monotone donne certes dans sa prose facile 

une certaine musicalité, et ses mots véhiculent des images évocatrices. Aussi la prose 

lamartinienne parvient-elle à une dimension métaphysique à travers une recherche 

intérieure en établissant un rapport immédiat entre l’expression et la pensée. De même, 

le récit épique est très présent dans les grands portraits de lady Stanhope ou de l’émir 

Beschir, ainsi que l’histoire, à propos de l’origine d’une tribu ou d’une dynastie. 

Dans le Voyage en Orient, le subjectif et l’objectif se conjuguent sans grande 

difficulté, à mi-chemin entre le voyage classique reposant sur l’élaboration volontaire et 

une nouvelle esthétique fondée sur l’esquisse. Le voyage autobiographique se mêle sans 

heurt au voyage ethnographique. Fondées sur l’observation, mais avec un regard 

                                                 
308 Nicolas Courtinant, art. cit., op. cit., p. 29. 



 

 113

subjectif, les notes « pittoresques » de Lamartine prennent appui sur « le regard écrit » 

et « le coup d’œil », si bien qu’elles donnent l’impression d’une esquisse du permier jet 

de ses pensées. Notamment dans la description du paysage, le lecteur découvre la vue 

panoramique à mesure que le voyageur s’approche d’un lieu, comme s’il lui emboîtait le 

pas. Dans les mouvement narratifs, la pause de description est dominante ; d’où une 

écrasante description des paysages à la manière impressionniste, à l’opposé de la 

description systématique et objective de Volney dans son Voyage en Égypte et en Syrie 

(1787) : trait géographique, végétation, habitation, culture, etc. S’ensuit l’exposé, de la 

religion, des mœurs et de la situation historique et politique. La description détaillée et 

minutieuse chez Lamartine est caractérisée par l’association des lieux, des couleurs et 

des faits historiques avec des impressions, des sentiments et des pensées, tandis que 

celle de Volney est fondée sur “une véritable enquête scientifique” procédant d’une 

manière méthodique, à partir d’un questionnaire préétabli. La description lamartinienne 

s’apparente au reportage journalistique qui s’appuie essentiellement sur le regard 

subjectif. Impressions, images, pensées se combinent sans se heurter les unes aux 

autres. Ainsi, dans l’écriture du voyage, descriptions, méditations, épanchements se 

succèdent en alternance. Le discours historique et politique prend progressivement de 

l’ampleur à l’approche de la fin du texte, surtout à partir du chapitre « Peuplades du 

Liban »309. Au contraire, dans la première moitié du voyage, l’accent porte plutôt sur le 

versant introspectif. Dans cette perspective, le Voyage en Orient converge d’un côté 

vers la quête philosophique, de l’autre vers les considérations politiques. En somme, la 

recherche du moi profond s’allie au développement politique dans l’écriture du voyage.  

Sur le plan du récit, Lamartine insère dans son voyage deux récits d’aventures 

initiatiques, collectés au cours du voyage, sous forme de traduction. L’un est un récit 

                                                 
309 Ce chapitre débute à la page 373 tandis que le texte se termine à la page 747 dans l’édition de 

Sarga Moussa. 



 

 114

épique lié à l’origine d’une tribu nomade du désert : « Le poème d’Antar »310, censé 

avoir été traduit par le drogman311 de Lamartine. Ce récit enchâssé se situe surtout après 

une interruption de l’écriture du journal pendant quatre mois à la suite de la mort de 

Julia312. L’autre, un récit vécu de Fatalla Sayeghir chez les Arabes errants du Grand 

Désert, couvre l’itinéraire non effectué par le voyageur lamartinien. Dans le Voyage en 

Orient, le « Récit de Fatalla »313, “fruit d’un voyage de dix ans”314, est le résultat d’une 

double traduction315 : l’original du manuscrit en arabe de Fatalla Sayeghir est traduit en 

langue franque par Mazoyer (ou Mazoiller), drogman de Lamartine, et Lamartine traduit 

cette dernière version en français316. Dans cette perspective, le « Récit de Fatalla » est 

analogue au « Songe de Polyphile » de Nerval, fondé sur la double réécriture à partir de 

l’ Hypnerotomachia de Colonna et de Franciscus Columna de Nodier. Le « Récit de 

Fatalla », récit second par rapport au récit primaire du voyage lamartinien, comporte à 

son tour ses propres récits seconds, dans lesquels le narrateur second Fatalla rapporte 

                                                 
310 « Le poème d’Antar » occupe 18 pages (p. 393-410), « le Récit de Fatalla », 112 pages (p. 613-

724). 
311 Interprète officiel à Constantinople et dans le Levant.  
312 L’unique fille de Lamartine mourut le 7 décembre 1832 à Beyrouth. 
313 Le récit de voyage de Fatalla s’achève par un échec comme celui de Robert Challe : “Enfin, las de 

cette lutte infructueuse, je quittai l’Égypte, et revins à Latakié auprès de ma famille, plus malheureux et 

moins riche que lorsque je l’avais quitté, en partant d’Alep pour la première fois” (Lamartine, op. cit., p. 

723).  
314 Lamartine, op. cit., p. 618. 
315 “L’extrême difficulté de cette triple traduction doit faire excuser le style de ces notes. Le style 

importe peu dans ces sortes d’ouvrages : les faits et les mœurs sont tout. J’ai la certitude que le premier 

traducteur n’a rien altéré ; il a supprimé seulement quelques longeurs et des circonstances qui n’étaient 

que des répétitions oiseuses et qui n’éclaircissaient rien”. Ibid.  
316 Entre la version du drogman et celle de Lamartine, plusieurs transformations s’effectuent : 

déformation par ajout, suppression et abrègement du texte de Mazoyer, etc. Sur l’infidélité de la 

traduction du « Récit de Fatalla », voir Joseph Chelhod, « Introduction », Le Désert et la gloire : les 

mémoires d’un agent syrien de Napoléon par Fathallah Sâyigh, traduit de l’arabe d’après l’unique 

manuscrit de l’auteur, présenté et annoté par Joseph Chelhod, Nrf, Gallimard, 1991. 



 

 115

des histoires317 qu’on lui a racontées. Ainsi, l’intertextualité du Voyage en Orient est 

nettement marquée par la traduction. 

Nerval, dans son Voyage en Orient, fait référence à plusieurs reprises à Lamartine. Le 

voyageur nervalien évoque d’abord la maison natale de ce dernier en passant par 

Mâcon. Lamartine devient à Beyrouth un objet de conversation entre le narrateur et un 

jésuite le père Planchet. Au Caire, Nerval critique la façon lamartinienne de voyager en 

occasionnant des “dépenses folles”318. De plus, l’évocation de la jument mystique née 

toute sellée fait allusion à la visite de Lamartine à Lady Stanhope.  
 

Hugo, Le Rhin : lettres de voyage fictionnelles 

Le Rhin319, sous-titré « Lettres à un ami »320, de Hugo, est donné sous forme de lettres 

rédigées sur place et envoyées durant le voyage à “un ami profond et cher”321 resté à 

Paris. À une suite de trente-neuf lettres succède une longue « Conclusion », un essai 

politique et historique sur la « question du Rhin »322. C’est un discours géopolitique 

                                                 
317 Deux micro-récits sur la fameuse jument, un récit légendaire lié à l’origine d’une tribu de 

Bédouins, et une histoire d’amour se terminant par la mort sanglante des trois protagonistes. 
318 Lamartine n’emprunte pas seulement un brick et son équipage, mais voyage accompagné d’une 

bibliothèque de cinq cents volumes, de trois amis et six domestiques : véritable voyage de luxe. 
319 Le Rhin fut publié pour la première fois chez Delloye en 1842. L’édition définitive, publiée en 

1845 chez Jules Renouard, est composée de la première édition à laquelle sont ajoutés un 

« Avertissement des éditeurs », une table des matières détaillée et quatorze nouvelles lettres (Lettres 

vingt-sixième à trente neuvième). 
320 Hugo, dans la préface du Rhin, déclare ses lettres authentiques, quoique certaines ne le soient pas 

du tout : “L’essentiel, pour que l’auteur puisse dire, lui aussi : Ceci est un livre de bonne foi, c’est que la 

forme et le fond des lettres soient restés ce qu’ils étaient. On pourrait au besoin montrer aux curieux, s’il 

y en avait pour de si petites choses, toutes les pièces de ce journal d’un voyageur authentiquement 

timbrées et datées par la poste.” (Hugo Victor, Œuvres complètes : Voyages, Robert Laffont, 1987, p. 8)  
321 En fait, Hugo envoya toutes ces lettres à sa femme Adèle au cours du voyage. Pour Le Rhin il 

adopta le destinataire neutre et impersonnel pour éviter le ton et l’épanchement familiers. 
322 Suite à la parution en septembre 1840 d’une traduction du Rheinlied, sous le titre Rhin allemand, 

de Becker en juin 1841, une série de poèmes au caractère pacifique et belliqueux évoquant le problème 

de la relation franco-allemande, ont paru successivement dans des journaux et des revues : La 



 

 116

« sans préoccupation littéraire », qui se démarque à l’évidence des lettres de voyage 

littéraires pleines de chroniques, de contes et de légendes. Le Rhin, constitué de discours 

fort hétérogènes, mêlés de descriptions architecturales, de fictions et même de discours 

politiques et historiques, forme un récit hybride difficile à définir comme un texte bien 

déterminé.  

Hugo a fusionné en un seul trois voyages différents323, tous effectués en compagnie 

de Juliette Drouet324, sa maîtresse, en 1838, 1839 et 1840. C’est à travers l’écriture que 

les trois voyages s’unissent pour former un seul itinéraire accompli. De son côté, Nerval 

appliquera lui aussi le même procédé pour son Voyage en Orient, dans lequel deux 

voyages différents, de 1839 et de 1843, se fondent en un seul continu. Dans Le Rhin, les 

lettres datées renforcent l’impression d’authenticité, quoique la datation soit fictive ; 

elles donnent une certaine cohérence chronologique et géographique. Hugo affirme que 

ses lettres publiées ont été écrites sur place325 et expédiées à son ami au cours de 

voyage, mais quelques lettres sont entièrement fictives et rédigées à Paris326 après le 

                                                                                                                                               

Marseillaise de la paix de Lamartine, Le Rhin allemand de Musset, une Réponse à M. de Lamartine de 

Quinet. 
323 Selon Jean Gaudon, éditeur du Rhin (Imprimerie Nationale, 1985), les trois voyages de Hugo sont 

les suivants : le premier de 1838 a duré 10 jours (18-28 août) en Champagne y compris Metz et Sainte-

Menehould, celui de 1839, de 2 mois (fin août - 26 octobre) de Strasbourg à Nice et à Genève, et enfin 

celui de 1840 qui se déroule du 29 août au 1er novembre en Rhénanie et dont l’itinéraire comprend la 

vallée de la Meuse, Aix-la-Chapelle, Cologne, Mayence, Francfort, Heidelberg, la Forêt-Noire, 

Schaffhouse. Sur la chronologie et l’itinéraire détaillés, voir Hugo, Le Rhin, t. I, Imprimerie nationale, 

1985, pp. 57-68. 
324 Hugo dit explicitement, dès les premières pages, qu’il voyage seul en reléguant complètement sa 

compagne de voyage dans l’ombre. 
325 Même si Hugo réutilise les lettres envoyées à sa femme durant le voyage, de retour à Paris il les 

élabore, et y ajoute surtout des informations empruntées aux guides de voyage et aux encyclopédies 

géographiques et historiques. On ne peut compter que trois lettres authentiques du voyage de 1838 et 

deux de celui de 1839. Quant au voyage de 1840, des tranches de « journal », numérotées de I à IV, 

constituent des avants-textes. 
326 En plus de la « Légende du beau Pécopin », la rédaction parisienne est non moins considérable : 

Lettre onzième « À propos de la maison Ibach », Lettre vingtième « De Lorch à Bingen », Lettre vingt-

deuxième « Bingen », Lettre quatorzième et Lettre vingt-cinquième, toutes les deux intitulées « le Rhin », 



 

 117

voyage ; elles sont basées sur des albums, des souvenirs et surtout des lectures. Parmi 

elles, citons la « Légende du beau Pécopin et de la belle Bauldour » rédigée entièrement 

à Paris. De surcroît, comme Nerval le fait dans son Voyage en Orient, Hugo se réfère 

parfois à des lieux qu’il n’a jamais visités ; à titre d’exemple, on peut citer la « Lettre 

douzième : À propos du musée Wallraf »327 de Cologne, et la « Lettre vingt-septième » 

sur la ville de Spire. D’amples passages de l’œuvre de Hugo sont dus à l’emprunt ou 

plus exactement au pillage d’autres ouvrages328, surtout dans la partie consacrée aux 

informations historiques, archéologiques et folkloriques. Le Rhin est en un sens un 

mélange et une recomposition de divers intertextes, contrairement à ce qu’il prétend 

être329. 

Ses emprunts s’apparentent à une réécriture, bien qu’ils ressortent pour la plupart du 

plagiat, car Hugo s’approprie souvent si habilement les textes d’autrui qu’il est difficile 

de discerner le texte cité de son hypotexte. Il est vrai que s’approprier l’ouvrage d’autrui 

fait partie d’une des grandes aptitudes propres à l’écrivain. Ainsi la réécriture 

hugolienne atteint un statut original indépendamment des hypotextes. La « Légende du 

beau Pécopin » en est un bon exemple. Hugo transforme un récit plat ou une légende 

                                                                                                                                               

Lettre vingt-sixième et Lettre vingt-septième consacrées à Worms et à Spire, Lettre trente-sixième 

« Zurich », Lettre trente-septième « Schaffhousen », Lettre trente-huitième « La cataracte du Rhin », une 

partie consacrée à la légende de la construction de la cathédrale d’Aix-la-Chapelle (Lettre neuvième). Sur 

la rédaction parisienne, voir le début des notes de chaque lettre par Jean Gaudon, Le Rhin (Imprimerie 

nationale, 1985). 
327 Hugo parle d’un sujet de pourboire ne correspondant pas au titre. 
328 Mis à part Virgile et Tacite, que Hugo cite lui-même dans la préface du Rhin, les principaux 

ouvrages d’emprunt pour ses trois voyages sont les suivants : Abel Hugo, La France pittoresque ; Aloïs 

Schreiber, Guide du voyage du Rhin ; Richard, Guide classique du voyageur en France et en Belgique et 

Guide pittoresque du voyageur en Belgique ; Ebel, Manuel du voyageur en Suisse ; Rosenkranz, 

Panorama des bords du Rhin ; Charles de Graimberg, Guide des voyageurs dans la ruine du Heidelberg ; 

Traditions populaires du Rhin recueillies par Schreiber. Voir « Les Sources » établies par Jean Gaudon et 

Evelyn Blewer dans l’édition de l’Imprimerie nationale, 1985, t. I, p. 49-52. 
329 “Ces lettres ont été écrites, au hasard de la plume, sans livres, et les faits historiques ou les textes 

littéraires qu’elles contiennent ça et là sont cités de mémoire ; or la mémoire fait défaut quelquefois”. 

Hugo, Voyages : Le Rhin, Robert Faffont, 1987, p. 7. 



 

 118

banale en un conte original330 et poétique à travers un habile bricolage de plusieurs 

matières brutes. Ce conte merveilleux, situé au coeur du livre – la vingt-et-unième lettre 

sur un total de trente-neuf –, réfléchit les autres lettres au niveau thématique. Ainsi, Le 

Rhin se constitue d’une structure en abyme, car « Pécopin » est aussi un fabuleux 

voyage du tour du monde ou une allégorie du voyage. Mais ce conte bleu se termine par 

un échec : à la fin de voyage Pécopin se rend compte qu’il a perdu en même temps son 

amour et sa jeunesse. Démuni de tout et désenchanté, il se retrouve au point de départ 

face à l’âpre vérité de la vie. « Pécopin » se place aussi dans la lignée de « Récit de 

Fatalla » dans le Voyage en Orient de Lamartine et de l’« Histoire d’Angélique » dans 

Les Faux Saulniers de Nerval. Vu l’ambivalence du voyage, Le Rhin d’un côté propose 

une parodie de voyage ou un anti-voyage, et de l’autre côté fait office d’invitation au 

voyage comme un leurre de Lorelei. 

L’écriture hugolienne du voyage se caractérise avant tout par la mise en scène 

théâtrale accentuée surtout par un bruit étrange et la lumière de la lune dans l’ombre de 

la nuit. L’ambiance artificielle contribue à renforcer un effet spectaculaire pour 

ressusciter un passé tombé dans l’oubli, surtout lié au Moyen Âge et à la Renaissance. 

Ainsi nombre de scènes créent de façon fugitive l’illusion, l’inattendu, le merveilleux et 

le surnaturel. À ce stade, le « vu » s’amalgame à l’imaginaire, mais celui-ci s’allie au 

« lu » plutôt qu’au vécu. À son tour, le lu s’associe à la rêverie, et celle-ci passe à la 

pensée. La rencontre d’un nouveau personnage semble une apparition à la Hoffmann, 

comme s’il s’agissait d’un fantôme331. Toujours combinés à des souvenirs332, des 

                                                 
330 “C’est une légende que du moins vous ne trouverez dans aucun légendaire”. Ibid., p. 164. 
331 Une vieille courbée sous un énorme fagot apparaît d’une manière fantastique dans les ruines de 

Neckarsteinach. La dimension théâtrale est renforcée par le récit à focalisation interne qui crée une 

ambiance énigmatique. Ainsi « La tour des Rats », « La maison de 1595 » à Heidelberg, la tour carrée 

dévastée nommée « Nid-d’Hirondelle » à Neckarsteinach sont vus d’un seul endroit éclairé, quand le 

reste dans la nuit, angle où se concentre la vision privilégiée du narrateur. 
332 Hugo évoque en particulier quelques souvenirs de jeunesse durant ses vingt premières années. 



 

 119

anecdotes, des chroniques, des contes et des légendes333 , les récits, tout en se 

multipliant, semblent surgir ex nihilo de toutes choses vues par un grand regardeur. 

Chaque objet que le voyageur hugolien regarde engendre tout d’un coup un récit334. Le 

regard hugolien est une machine fabuleuse à récits. Le voyage dans Le Rhin ne consiste 

pas à rapporter l’expérience vécue par le « vu » et l’« entendu », mais à chercher des 

récits à travers des fables et des fantômes. Ainsi Le Rhin s’apparente beaucoup plus au 

voyage littéraire qu’au voyage autobiographique. D’un autre côté, le voyage hugolien 

relève plutôt du journal d’une pensée335 que du journal de voyage fidèle à la description 

de l’itinéraire, car Hugo, dans son voyage introspectif, se livre souvent à des 

épanchements. Dès lors, le discours songeur et le discours rêveur y sont beaucoup plus 

présents que celui du vécu personnel. Tout rempli de réflexions sur le passé à travers 

l’observation des ruines, son voyage parvient à prévoir l’avenir, tandis que le présent se 

trouve caché dans l’ombre. 

Récit hétérogène mêlant histoire, légende, conte, poésie, description, réflexion, 

exposé, commentaire, Le Rhin est un récit de voyage aussi digressif que fragmentaire, 

non seulement en raison des lettres successives, mais aussi à cause de l’enchâssement 

d’innombrables récits seconds. Aussi en découle-t-il un aspect rhapsodique avec la 

discontinuité et l’inachèvement, l’absence d’unité et la composition très libre. Une 

multitude de digressions se présentent sous forme de conte, légende, anecdote et 

chroniques. Par conséquent, la fusion de trois voyages distincts, la datation fictive et 

                                                 
333 Chez Hugo le nom de lieu n’a de sens que si on l’associe à une histoire, à une légende, à un 

épisode et surtout à un personnage lié à un événement historique. Dans cette perspective, Le Rhin se 

rapproche de l’Itinéraire de Chateaubriand. 
334 À titre d’exemple, de cette manière, “Chaque tour de Chillon pourrait raconter de sombres 

aventures”. (Hugo, op. cit., p. 362) Par contre, dans le Voyage en Orient de Nerval, un nouveau 

personnage est porteur d’un nouveau récit. 
335 “[…] ; c’est la peinture de tous les pays coupée à chaque instant par des échappées sur ce doux 

pays de fantaisie dont parle Montaigne, et où s’attardent si volontiers les songeurs ; c’est cette foule 

d’aventures qui arrivent, non pas au voyageur, mais à son esprit ; en un mot, c’est tout et ce n’est rien ; 

c’est le journal d’une pensée plus encore que d’un voyage” (« Préface » du Rhin de 1842). 



 

 120

une foule de récits imaginaires intercalés nous permettent de considérer Le Rhin comme 

un voyage fictionnel : il semble que le lecteur est guidé par le voyageur visionnaire à la 

recherche de traces fragmentaires d’histoires et de légendes oubliées ou ensevelies. 

Fantaisiste336, solitaire et silencieux, le voyageur hugolien se déplace sans contact direct 

avec la réalité locale, sa promenade n’étant guidé que par sa fantaisie, sa curiosité et sa 

méditation. En excursion capricieuse et improvisée, il se laisse aller au hasard et son 

itinéraire trace une ligne courbe. C’est une errance, une déambulation, une flânerie de 

songeur. Selon la formule “de la rêverie à la pensée”, le voyageur hugolien aime à 

déambuler à sa guise. Tout compte fait, Le Rhin paraît un “faux récit de voyage” ou un 

“faux roman”337. 

 

Les trois récits de voyage que nous venons d’analyser sont tous marqués par le 

mélange des tons, des sujets, des formes et des genres. Ils revêtent aussi un aspect 

rhapsodique avec une composition très libre. Les trois auteurs tentent dans leur voyage 

une écriture affranchie des contraintes et des règles. Les trois voyages sont aussi 

largement livresques : citation et référence prédominent dans l’Itinéraire, traduction et 

allusion l’emportent dans le Voyage en Orient, et emprunt et réécriture sont très présents 

dans Le Rhin. Ces pratiques intertextuelles contribuent en même temps à éviter la redite 

et à resserer l’économie narrative. Chateaubriand, Lamartine et Hugo, font un travail 

littéraire dans l’écriture du voyage ; par l’agencement du récit, la digression, la 

                                                 
336 Étant donné sa manière de déplacer, le voyageur hugolien est proche du voyageur fantaisiste. 

“Une fois seul, je me suis mis à marcher devant moi, cherchant le dôme et l’attendant à chaque coin de 

rue. Mais je ne connaissais pas cette ville inextricable, l’ombre du soir s’était épaissie dans ces rues 

étroites, je n’aime pas demander ma route, et j’ai erré assez longtemps au hasard”. Ibid., p. 72 ; “C’est 

là ce fameux trajet de Mayence à Cologne que presque tous les tourists font en quatorze heures dans les 

longues journées d’été. De cette manière on a l’éblouissement du Rhin, et rien de plus. Lorsqu’un fleuve 

est rapide, pour le bien voir il faut le remonter et non le descendre. Quant à moi, comme vous savez, j’ai 

fait le trajet de Cologne à Mayence, et j’y ai mis un mois”. Ibid., p. 235. 
337 Voir ibid., p. 1236. 



 

 121

référence et même la fiction, ils s’attachent à ne pas réécrire des voyages antérieurs et à 

se démarquer du discours de leurs prédécesseurs. Le discours érudit338  régresse 

beaucoup, surtout dans le Voyage en Orient, tandis que se déploie le discours intime 

appuyé sur le regard subjectif. Souvenirs, impressions et pensées personnelles, associés 

les uns aux autres, prennent le pas sur le savoir encyclopédique. De cette manière, à 

l’exactitude et à la sincérité des informations objectives, se subsitituent les sensations, 

les impressions et les émotions personnelles. Ces trois voyages, qui cultivent 

l’introspection, tendent au journal intime. Toutefois, l’introspection et la méditation s’y 

mêlent sans encombre au discours politique et historique. De l’Itinéraire au Rhin la part 

autobiographique diminue, en revanche la partie fictionnelle augmente, surtout dans Le 

Rhin. Quant au style, il oscille entre la rhétorique spontanée et le style élaboré à partir 

de la réutilisation du journal, des lettres et des notes de voyage. Cette étape est celle du 

passage du premier jet à l’esquisse littéraire. En somme, l’Itinéraire, le Voyage en 

Orient et Le Rhin réalisent le voyage littéraire, notamment par le travail stylistique et les 

opérations intertextuelles. 

                                                 
338 Dans Le Rhin, le discours érudit se trouve dans les descriptions architecturales et archéologiques.  



 

 122

 

Chapitre 2. Écriture du voyage 

 

1. Référence au modèle littéraire 

Les modèles littéraires auxquels Nerval fait référence sont pour la plupart des formes 

révolues des siècles précédents : mémoires, confessions, lettres, portraits, épigraphes, 

moralités, odes... À titre d’exemple, Nerval utilise constamment la forme de la lettre, 

très en vogue au XVIIIe siècle, notamment le « roman par lettres », mais tombée en 

désuétude au XIXe siècle. La lettre ne fait pas seulement office de forme, mais de 

personnage-médiateur339 dans le roman par lettres, à mesure qu’elle sert de moyen 

indispensable de communication entre les personnages, tout en permettant de tisser une 

intrigue complexe au sein de laquelle se croisent une multiplicité de voix comme c’est 

le cas dans La Nouvelle Héloïse et Les Liaisons dangereuses. Il faut noter que la lettre 

est la forme de prédilection de Nerval tout au long de sa carrière. Il s’agit pour l’auteur 

d’un procédé qui lui permet de se confesser indirectement à travers la voix de son 

personnage sans pour autant devoir prendre lui-même la parole. C’est la raison pour 

laquelle la forme épistolaire que Nerval choisit est en majeure partie un échange 

unilatéral à une seule voix. En revanche, la forme dialogique340 est également la plus 

propice à se justifier publiquement par « la réponse »341.  

                                                 
339 Sous le titre de [Lettres d’amour], proposé par Christine Bomboir, une lettre transcrite numérotée 

9, dit de la lettre : “Qu’elle est bonne et douce votre lettre quand je songe à mes torts mais qu’elle est 

polie et mesurée ! Vous étiez bien calme en l’écrivant ! Ah ! pauvre chère lettre : c’est mon seul trésor 

d’amour pourtant ! et je suis forcé de me faire une bien grande illusion pour trouver en elle un espoir.” 

(I : 708) 
340 C’est la correspondance bilatérale qui est utilisée dans La Nouvelle Héloïse et Les Liaisons 

dangereuses. 
341 Par exemple, « À Alexandre Dumas », Nerval répond à ce dernier : “Je vais essayer de vous 

expliquer, mon cher Dumas, le phénomène dont vous avez parlé plus haut”. (III : 450) 



 

 123

Nerval a publié en 1840 des avant-textes du future Voyage en Orient sous le titre 

Lettres de voyage. Puis Un Roman à faire, paru dans La Sylphide du 24 ou 25 décembre 

1842, est écrit explicitement à la manière du roman par lettres du XVIIIe siècle. Ainsi, le 

mot de l’auteur342 figurant en tête et à la fin du texte, pris en charge par le narrateur 

extradiégétique, englobe six lettres comme récit métadiégétique dans ce petit roman, 

lettres dont l’expéditeur est le chevalier Dubourjet, et la destinataire, la femme aimée. Il 

s’agit d’un échange unilatéral à une seule voix, bien que le lecteur puisse faire des 

suppositions quant aux réponses de la réceptrice. En outre, « la troisième lettre » d’Un 

Roman à faire, déjà paru en 1842, réapparaît entièrement avec quelques variantes au 

coeur d’une nouvelle napolitaine intitulée Octavie343. Cette lettre-confession s’adresse 

alors à “celle dont j’avais cru fuir l’amour fatal en m’éloignant de Paris” (III : 607). Le 

Roman tragique, signé L’Illustre Brisacier, publié dans L’Artiste en 1844, est aussi une 

lettre à une seule voix, adressée à une femme, « son étoile ». Dix ans plus tard, il se 

greffe entièrement sur la lettre-dédicace « À Alexandre Dumas » dans Les Filles du 

Feu. « À Alexandre Dumas », englobant Le Roman tragique en tête et à la fin par le mot 

de l’auteur, forme la structure de l’enchâssement. Il en est de même pour Un Roman à 

faire et Octavie. Un « projet de roman épistolaire »344 constitué de dix-sept lettres 

transcrites du manuscrit Marsan n’aurait-il pas destiné au départ à la publication sous la 

                                                 
342 En tête du récit, l’auteur annonce la possession d’un paquet de lettres mis dans une valise par 

l’interméiaire d’une parente éloignée. À la fin, l’auteur donne des informations insuffisantes dans les 

lettres concernant la femme aimée, la comtesse Pall*** , et indique la circonstance dans laquelle l’une 

des lettres fut renvoyée suite à la mort de sa destinataire. Notons que Nerval n’utilise plus, après Un 

Roman à faire, la forme du roman par lettres dont la structure est l’enchâssement, même s’il conserve 

toujours son intérêt pour la forme de la lettre. 
343 La première publication de ce texte s’intitula L’Illusion dans L’Artiste le 6 juillet 1845.  
344 C’est l’appellation proposée par Jacques Bony dans son édition d’Aurélia et autres textes 

autobiographiques, GF Flammarion, 1990. Par contre, dans la nouvelle édition de la Pléiade, t. I, 

publiée en 1989, « Lettres d’amour », texte établi par Christine Bomboir, comprennent un ensemble de 

lettres du manuscrit Marsan (17 lettres), d’une mise au net figurant dans la collection Marsan, trois 

lettres des mises au net figurant dans la collection Spoelberch de Lovenjoul et d’un fragment 

appartenant à une bibliothèque privée. Ces lettres étaient connues sous le titre Lettres à Jenny Colon. 



 

 124

forme d’un projet plutôt qu’à l’expédition réelle ? De plus, Les Faux Saulniers sont 

dans l’ensemble écrits sous la forme épistolaire, et la nouvelle Angélique est 

explicitement constituée de douze lettres. La Bohême galante et les Petits Châteaux de 

Bohême s’ouvrent sur une lettre-dédicace adressée à Arsène Houssaye. De même, 

Lorely débute par une lettre publique « À Jules Janin », dans laquelle l’article de Janin 

est en partie cité et encadré de commentaires de l’auteur. 

De même que dans les fables de La Fontaine la seconde partie est consacrée 

exclusivement à la « moralité », le discours auctorial s’ajoute parfois à la suite de la 

narration sous le titre de « moralité », une forme révolue, dans Le Monstre vert et Les 

Nuits d’octobre, sous le titre de « réflexions » ou « commentaire » dans Les Faux 

Saulniers, sous le titre de « conclusion »345 dans l’Histoire de l’abbé de Bucquoy. Dans 

Sylvie, la moralité ou la fausse fin est au « Dernier feuillet »346. 

Dans Sylvie, comme dans Le Roman à faire347, l’auteur fait référence à La Nouvelle 

Héloïse de Rousseau, roman d’amour par lettres348. Les Promenades et Souvenirs ont 

visiblement pour modèle Les Rêveries du promeneur solitaire de Rousseau. Aurélia se 

reporte explicitement, à Memorabilia de Swedenborg, L’Âne d’or d’Apulée et La 

Divine Comédie de Dante. La référence ostentatoire à des modèles littéraires n’est-elle 

pas pour Nerval une manière d’authentification de la forme utilisée ?  

Non seulement notre auteur a constamment recours aux modèles littéraires, mais de 

plus il ne cesse de faire référence massivement et intentionnellement à d’autres auteurs 

                                                 
345 Le dernier chapitre de La Main enchantée s’intitule également « conclusion ». 
346 La nouvelle ne se termine pas là, parce que, toujours sous le titre de Sylvie, « Chansons et 

légendes du Valois » suivent juste après « Souvenirs du Valois ». Sur le plan du contenu, « Dernier 

feuillet » relance circulairement l’histoire vers Adrienne absente, et finit ainsi : “Elle partit d’un grand 

éclat de rire en disant : « Quelle idée ! » Puis, comme se le reprochant, elle reprit en soupirant : 

« Pauvre Adrienne ! elle est morte au couvent de Saint-S*** , vers 1832. »”. (III : 569) 
347 “Ces lettres n’ont de particulier que le cachet d’un temps où Saint-Preux et Werther enivraient 

les âmes de leurs sombres aspirations”. (I : 692) 
348 “Indifférente aux souvenirs du philosophe genevois, elle cherchait ça et là les fraises parfumées, 

et moi, je lui parlais de La Nouvelle Héloïse, dont je récitais par cœur quelques passages.” (III : 548) 



 

 125

et à d’autres textes, emprunte, réutilise, réécrit à partir de divers intertextes sous forme 

de citation, de plagiat, d’allusion et de référence. Parmi ces pratiques de l’intertextualité, 

la référence paraît surabondante dans le récit nervalien, où nombre d’occurences de 

noms d’auteur et de titres d’oeuvre est excessif. Dans sa biographie anticipée, Jules 

Janin dit que Nerval est un auteur “braconnier sur les terres d’autrui” (III : 7), et “il se 

passionne pour les livres d’autrui bien plus que pour ses propres livres” (III : 6)349. De 

plus, Nerval cite et emprunte fréquemment ses propres textes antérieurs. Bref, on est 

tenté de dire que le texte nervalien se construit dans des creusets intertextuels 

regorgeant de réécritures et de bricolages. Le repérage de ces pratiques intertextuelles 

n’est pas difficile, puisque l’auteur laisse généralement des indices visibles et des 

références des intertextes – à défaut desquels, il s’agit de pillage ou d’appropriation du 

texte d’autrui. 

Par exemple, dans Les Faux Saulniers, Nerval reprend quasiment la Confession 

d’Angélique, manuscrits découverts aux Archives nationales, les récrit et recompose à 

sa manière en y faisant « coupures et suppressions », et finalement les intégre dans Les 

Faux Saulniers. La nouvelle Angélique en dérive, sous une forme condensée, sans 

l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy »350 . Et cette dernière n’est qu’une sorte de 

compilation de divers intertextes, en particulier le chapitre « L’Enfer des vivants » 

formé par amalgame, redistribution, arrangement de L’Inquisition française de 

Constantin de Renneville (Amsterdam et Leyde, 1724, 4 vol.). Ce récit, prélevé, entre à 

nouveau, sous le titre Histoire de l’abbé de Bucquoy, dans Les Illuminés, un recueil de 

biographies de six personnages excentriques du XVIe au XVIIIe siècle, marqués 

majoritairement par le délire : Raoul Spifame, l’abbé de Bucquoy, Restif de la Bretonne, 

Jacques Cazotte, Cagliostro et Quintus Aucler. 

                                                 
349 Cité en partie par Nerval de l’article de Jules Janin du 1er mars 1841 dans le Journal des Débats. 
350 Nerval renvoie à la fin de la nouvelle l’Histoire de l’abbé de Bucquoy aux Illuminés : “On peut 

lire l’histoire de l’abbé de Bucquoi dans mon livre intitulé : Les Illuminés (Paris, Victor Lecou)”. (III : 

536) 



 

 126

Ainsi, le texte nervalien est une vraie « mosaïque de citations » ; dès lors, il peut être 

lu comme diverses strates de mémoire. On peut dire qu’à force d’emprunter nombre 

d’intertextes351 et de se les approprier, Nerval parvient finalement à façonner un texte 

tout à fait nouveau. Car la référence nervalienne à un modèle n’est pas une simple 

imitation ou ni un plagiat stérile ; au contraire, elle tend vers l’invention d’une nouvelle 

forme originale. L’insertion de récits digresssifs dans le récit primaire sous forme 

d’anecdotes, de légendes, de contes, s’effectue en majeure partie par la compilation, le 

plagiat, la réécriture. Chez Nerval, la manière de faire oeuvre est similaire aux pratiques 

de bricolage ou de recomposition au sens métaphorique du terme, c’est-à-dire du 

recyclage ou de la réutilisation d’un fragment ou d’une partie du texte d’autrui ou de 

soi-même. Sur le plan du récit, l’hétérogénéité, le fragmentaire et le mélange des genres 

sont les caractéristiques les plus saillants de l’oeuvre nervalienne. S’y mêlent sans heurt 

la prose et le vers, la nouvelle, le conte, le portrait, la pièce de théâtre... Par conséquent, 

de fréquentes et massives utilisations d’intertextes méritent à l’évidence d’être 

remarquées. Analyser le récit nervalien à travers la réécriture352 et la recomposition en 

est une approche pertinente. Copier, n’est-ce pas déjà une façon de créer comme à la 

Bouvard et Pécuchet ? Répéter et s’approprier est un procédé fondamental de 

l’intertextualité. Il s’agit de reprendre et redire quelque chose du texte origine dans le 

texte d’accueil en lui faisant prendre un nouveau sens du fait de son insertion en un 

autre contexte. 

                                                 
351  L’intertexte correspond à l’hypotexte chez Gérard Genette et au modèle à la critique 

traditionnelle. 
352 Anne Claire Gignoux propose le terme de « récriture » définie par la répétition avec variation 

dans Initiation à l’intertextualité (Ellipses, 2005) pour expliquer le rapport intertextuel par la référence 

à d’autres textes. Elle classifie trois réécritures : la réécriture intertextuelle, la réécriture intratextuelle 

et la réécriture macrotextuelle. La réécriture macrotextuelle signifie la répétition à l’intérieur d’un livre 

à l’autre dans l’ensemble des textes d’un auteur (macrotexte). Par contre, la réécriture intratextuelle 

désigne la référence faite à l’intérieur d’un même livre, apparaît comme un refrain ou un leitmotiv. 



 

 127

L’oeuvre nervalienne est un lieu où se croisent et se mêlent divers intertextes. 

Comme Diderot, champion aux jeux de toutes les pratiques intertextuelles, Nerval, lui 

aussi, champion en réutilisation et recomposition, ne peut pas écrire sans recourir aux 

intertextes et aux macrotextes. Ce qui nous intéresse particulièrement concernant le 

texte nervalien, ce sont les opérations de transforamtion et d’intégration des divers 

intertextes en un ensemble constituant un nouveau texte par la réécriture ou la 

recomposition. À travers ces procédés intertextuels, Nerval parvient finalement à un 

nouveau récit. 

 
2. Intertextualité et écriture instable 

1) Définition, concept et problématique 

Définie par Julia Kristeva à la fin des années 1960, en pleine époque du 

structuralisme, l’intertextualité s’impose surtout les années soixante-dix et quatre-vingts 

comme un discours majeurs dans la critique littéraire. Apparue en 1967 dans un article 

consacré à Mikhail Bakhtine intitulé « Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman »353 

(Critique no 239), l’intertextualité dérive directement du « dialogisme » de Bakhtine, 

défini au début du XXe siècle, mais présenté en France entre les années 1960 et 1970, 

par Julia Kristeva et Tzvetan Todorov. Le « dialogisme » de Bakhtine est défini par les 

liens établis entre le texte et son contexte à partir de l’échange verbal entre les locuteurs 

(la polyphonie des voix de l’auteur, du narrateur et des personnages), c’est-à-dire “la co-

présence de plusieurs énonciateurs et de plusieurs énoncés dans un même texte”354. 

Toutefois, les définitions de l’intertextualité sont multiples, donc assez divergentes 

selon les approches des divers théoriciens. À ce égard, l’intertextualité est un concept 

instable et en mouvement. D’où un nombre vertigineux de néologismes dérivés du 

terme texte au fil de l’évolution de l’étude de l’intertextualité : intertexte, avant-texte, 

                                                 
353 Cet article est repris deux ans plus tard dans le recueil Séméiotikè (Seuil, 1969). 
354 Anne Claire Gignoux, Initiation à l’intertextualité, Ellipses, 2005, p. 12. 



 

 128

intratextualité, macrotextualité, hypertextualité, intratextuel / extratextuel355 , 

intertextualité générale / intertextualité restreinte356, texte origine (texte cité) / texte 

d’accueil (texte citant)357, autotextualité358... Puisque l’intertextualité est avant tout la 

théorie du texte. 

Les pratiques intertextuelles apparaissent sous des formes variées : la citation, 

l’emprunt (ou le plagiat), le pastiche, la parodie, la réécriture, le bricolage... Elles sont 

fondées soit sur l’interaction entre le texte et sa lecture, soit sur la mise en relation avec 

d’autres textes. On définit l’intertextualité à partir de deux sortes de focalisations : soit 

par le phénomène d’écriture, soit par l’effet de lecture. La notion d’intertextualité se 

démarque surtout par la prise en compte de la dimension de l’histoire ou l’histoire 

littéraire, à l’opposé du structuralisme fermé dans l’immanence et la clôture textuelle. 

Julia Kristeva, dans son article « Problèmes de la structuration du texte », définit 

l’intertextualité comme “une permutation de textes, une inter-textualité : dans l’espace 

d’un texte plusieurs énoncés pris à d’autres textes se croisent et se neutralisent” 

(Théorie d’ensemble, Seuil, 1968, p. 299). Elle la redéfinit par la suite en recentrant le 

concept sur le texte et en visant à écarter le sujet de l’écriture : “Tout texte se construit 

comme mosaïque de citations, tout texte est absorption et transforamtion d’un autre 

texte” (Séméiotikè, Seuil, 1969, p. 146). Ainsi, aucun texte ne peut être indépendant 

d’autres textes, tout texte est fondamentalement intertextuel. Cette définition de 

l’intertextualité est plutôt extensive. 

                                                 
355 Tzvetan Todorov classe le régime intratextuel et le régime extratextuel dans Symbolisme et 

interprétation (Seuil, 1978). 
356 Jean Ricardou utilise ces termes dans Pour une théorie du nouveau roman (Seuil, 1972). 

L’intertextualité générale désigne des rapports entre les textes d’auteurs différents, tandis que 

l’intertextualité restreinte, des rapports entre les textes du même auteur.  
357 Les termes proposés par Antoine Compagnon dans La Seconde Main. 
358 C’est le terme de Raymonde Debray-Genette qui signifie “les transformations d’un état textuel à 

l’autre, et notamment les corrections” dans sa critique génétique. 



 

 129

Dans la même lignée, Roland Barthes définit métaphoriquement le texte comme 

“tissu et toile d’arignée” en focalisant son intérêt sur l’effet de la lecture (Le Plaisir du 

texte, Seuil, 1973, p. 85), tandis que l’intertextualité chez Kristeva porte essentiellement 

sur la production littéraire. Pour Barthes, l’intertextualité est une condition inhérente à 

tout texte. Mais, dans la mesure où la chronologie s’estompe et l’auteur s’efface, la 

lecture intertextuelle de Barthes est susceptible d’être une interprétation complètement 

subjective et aléatoire suivant les compétances culturelles et littéraires du lecteur, parce 

que Barthes ne respecte pas la chronologie dans la lecture intertextuelle. 

Michel Riffaterre, de son côté, délimite l’intertextualité à l’étude des intertextes 

littéraires et la tient pour une spécificité des textes littéraires portant des traces 

d’intertextes indélébiles. Comme Barthes, Riffaterre prend lui aussi l’intertextualité 

comme un concept pour la réception, c’est-à-dire un nouveau mode de lecture 

permettant des renversements de la chronologie. Il définit l’intertextualité comme “la 

perception, par le lecteur, de rapports entre une oeuvre et d’autres, qui l’ont précédée ou 

suivie. Ces autres oeuvres constituent l’intertexte de la première”. (« La trace de 

l’intertexte », La Pensée no 215, octobre 1980, p. 4.)359 Il s’agit d’une interaction entre 

l’écriture et la lecture. Dans son article « L’intertexte inconnu », l’intertexte est défini 

par “l’ensemble des textes que l’on peut rapprocher de celui que l’on a sous les yeux, 

l’ensemble des textes que l’on retrouve dans sa mémoire à la lecture d’un passage 

donné”360. Dès lors, l’intertextualité dépend largement des compétances du lecteur 

comme dans la définition de Barthes. Liant l’intertextualité à la littérarité, Riffaterre met 

l’accent sur la « trace de l’intertexte indélébile » laissée dans le texte. 

En revanche, Gérard Genette, dans ses Palimpsestes, emploie un terme plus global 

que celui d’intertextualité proposé par Barthes et Kristeva, et il définit la transtextualité 

ou la transcendance textuelle “tout ce qui met (un texte) en relation, manifeste ou 

                                                 
359 Cité par Anne Claire Gignoux, Initiation à l’intertextualité, p. 40. 
360 Ibid. 



 

 130

secrète, avec d’autres textes”361. Il distingue les cinq types de relations transtextuelles : 

intertextualité, paratextualité, métatextualité, architextualité et hypertextualité. Dans une 

approche plus restrictive que celles de Kristeva, Barthes et Riffaterre, Genette définit 

l’intertextualité comme “une relation de coprésence entre deux ou plusieurs textes, 

c’est-à-dire [...] la présence effective d’un texte dans un autre”362. Il énumère trois 

pratiques traditionnelles de l’intertextualité : la citation363, le plagiat et l’allusion. La 

citation est la forme “la plus explicite et la plus littérale”, le plagiat, “une forme moins 

explicite et moins canonique” et “un emprunt non déclaré, mais encore littéral” et 

l’ allusion, “un énoncé dont la pleine intelligence suppose la perception d’un rapport 

entre lui et un autre auquel renvoie nécessairement telle ou telle de ses inflexions, 

autrement non recevable”364. Dans la dernière pratique implicite et parfois hypothétique, 

une importance particulière est accordée au rôle du lecteur. 

Suivons sa définition taxinomique des autres types transtextuels. Genette définit la 

paratextualité comme “la relation, généralement moins explicite et plus distante, que, 

dans l’ensemble formé par une oeuvre littéraire, le texte proprement dit entretient avec 

ce que l’on ne peut guère nommer que son paratexte : titre, sous-titre, intertitres ; 

préfaces, postfaces, avertissements, avant-propos, etc. ; notes marginales, 

infrapaginales, terminales ; épigraphes ; illustrations ; prière d’insérer, bande, jaquette, 

et bien d’autres types de signaux accessoires, autographes ou allographes...”365 Il ajoute 

à cette liste « avant-textes », brouillons, esquisses et projets divers. Ces derniers aspects 

                                                 
361 Gérard Genette, Palimpsestes, Seuil, coll. “Points Essais”, 1992, p. 7. 
362 Ibid., p. 8. 
363 Antoine Compagnon, dans La Seconde Main ou le travail de la citation (Seuil, 1979), définit la 

citation comme “répétition d’une unité de discours dans un autre discours”, opère une réécriture du 

travail de toute écriture littéraire. Il compare des relations intertextuelles au bricolage en ce sens que la 

citation est une récupération ou recyclage d’un matériau hétérogène emprunté dans un texte d’accueil. 

Or, dans le sens que nous donnons à l’intertextualité, la notion de bricolage est un concept très 

pertinent de la modernité laquelle se caractérise par la fragmentation et l’hétérogénéité. 
364 Gérard Genette, op. cit., p. 43. 
365 Ibid., p. 10. 



 

 131

forment le principal objet d’étude dans la critique génétique née dans les années 1970. 

L’architextualité est le type “le plus abstrait et la plus implicite” et “une relation tout à 

fait muette, que n’articule, au plus, qu’une mention paratextuelle (titulaire, comme dans 

Poésies, Essais, […] ou, le plus souvent, infratitulaire : l’indication Roman, Récits, 

Poèmes, etc., qui accompagne le titre sur la couverture) de pure appartenance 

taxinomique”366. Il s’agit de “l’appartenance du texte à un genre, à des codes littéraires 

qui déterminent l’horizon d’attente du lecteur”367. La métatextualité, selon Genette, est 

“la relation, on dit plus couramment de « commentaire », qui unit un texte à un autre 

texte dont il parle, sans nécessairement le citer (le convoquer), voire, à la limite, sans le 

nommer”368 . Et “c’est, par excellence, la relation critique” 369 . Genette définit 

l’ hypertextualité, le principal objet de son étude, par “toute relation unissant un texte B 

(que j’appellerai hypertexte) à un texte antérieur A (que j’appellerai, bien sûr, hypotexte) 

sur lequel il se greffe d’une manière qui n’est pas celle du commentaire”370. Et il la 

qualifie en ayant recours à la notion plus générale de “texte au second degré” ou “texte 

dérivé d’un autre texte préexistant”. La parodie, le pastiche, la traduction, la 

transposition, le bricolage en relèvent. Quoi qu’il en soit, l’hypertextualité est un 

élément inhérent à la production du texte. “Tout état rédactionnel fonctionne comme un 

hypertexte par rapport au précédent et comme un hypotexte par rapport au suivant. De 

la première esquisse à la dernière correction, la genèse d’un texte est une affaire d’auto-

hypertextualité”371. Genette classifie “différents phénomènes hypertextuels en articulant 

deux critères, la nature de la relation (imitation ou transformation de l’hypotexte) et son 

                                                 
366 Ibid., p. 12. 
367 Nathalie Limat-Letellier, « Historique du concept d’intertextualité », Intertextualité, Annales 

littéraires de l’Université de Franche-Comté, no 637, 1998, p. 37. 
368 Gérard Genette, op. cit., p. 11. 
369 Ibid. 
370 Ibid., p. 13. 
371 Ibid., p. 551. 



 

 132

régime (ludique, satirique, sérieux)”372. Il faut noter toutefois que les cinq types de 

realtions transtextuelles ne sont pas étanches, mais plutôt poreux entre eux. Chez 

Genette, la relation entre le texte et l’intertexte l’emporte sur l’objet « intertexte ». Bien 

qu’il clarifie systématiquement les phénomènes intertextuels sur le plan terminologique, 

ses termes ne sont acceptés que partiellement par les autres critiques. 

 

Si l’intertextualité proposée par Julia Kristeva semble une notion moderne, les 

pratiques intertextuelles remontent aussi loin que l’origine de l’écriture. Ainsi, 

l’intertextualité apparaît en partie liée à la notion de « sources » ou « influences », à la 

quête de filiation dans la critique traditionnelle comme le travail philologique. Centrée 

sur l’influence des textes antérieurs sur un texte de lecture, l’étude des sources est 

pratiquée depuis l’antiquité et considérée comme un outil d’aide à la compréhension des 

textes. Par conséquent, l’accent est mis plutôt sur le modèle que sur la production du 

texte. Dans cette perspective, la notion de l’intertextualité comme « trace », « greffe », 

« transposition », semble se substituer à celle de « sources » et d’« influences ». 

Cependant, l’intertextualité n’est pas une simple substitution de la quête des « sources » 

ou une servile imitation du modèle, mais “un nouveau mode de lecture et 

d’interprétation”373 lié finalement à l’acte d’inventer. Compte tenu de l’historicité, 

c’est-à-dire la dimension diachronique, la notion de l’intertextualité dépasse le 

structuralisme, qui est fermé à l’étude synchronique de la littérarité immanente au texte 

littéraire. 
 

Il est indéniable que tout texte est nécessairement en relation avec des textes 

antérieurs et en conserve inéluctablement certaines traces tant sur le plan formel que sur 

le plan sémantique. En ce sens, le récit de voyage fournit un bon exemple de texte 

                                                 
372 Nathalie Piégay-Gros, Introduction à l’Intertextualité, p. 14. 
373 Ibid., p. 1. 



 

 133

intertextuel. Julia Kristeva dit que tout texte est essentiellement un intertexte : “s’il est 

intertextuel, ce n’est pas parce qu’il contient des éléments empruntés, imités ou 

déformés, mais parce que l’écriture qui le produit procède par redistribution, 

déconstruction, dissémination des textes antérieurs” 374. Et cependant, si l’on considère 

que “tout est intertexte, on risque fort de priver l’intertextualité de sa spécificité et de 

faire perdre à la notion toute efficacité”375. Il faut faire valoir les caractéristiques et les 

limites de l’intertexte pour échapper à l’ambiguïté de sa définition, et donc poser des 

questions telles que : Quels sont les critères de l’intertexte ? Sous quelle forme peut 

figurer l’intertexte ? Quels sont les indices de l’intertexte ? Le travail essentiel dans la 

lecture de l’intertextualité consiste à repérer et interpréter l’intertexte. Comme Tiphaine 

Samoyault le remarque bien, la notion de l’intertextualité évolue paradoxalement et en 

même temps dans deux directions. D’une part, elle se développe vers la restriction du 

champ d’étude, d’autre part, elle se dirige vers un assouplissement de son usage et donc 

sa définition se fait plus extensive376. 

Force est de reconnaître la complexité et l’ambiguïté de l’intertextualité, eu égard à 

ses différentes définitions citées plus haut. Tout compte fait, il vaut mieux appliquer la 

notion de l’intertextualité de façon souple au lieu de l’interpréter strictement, donc la 

considérer comme “une pratique du système et de la multiplicité des textes” ou “les 

mouvements et les opérations de la littérature en relation”377. En somme, cette notion 

doit être définie par une lecture du système et de la multiplicité des textes mis en 

relation avec la bibliothèque. Cette dernière image représente bien le phénomène de 

l’intertextualité. 

                                                 
374 Cité par Nathalie Piégay-Gros, op. cit., p. 12. 
375 Ibid., p. 2. 
376 Voir Tiphaine Samoyault, L’Intertextualité, mémoire de la littérature, Armand Colin, 2005, p. 

27. 
377 Op. cit., p. 30. 



 

 134

Les pratiques de l’intertextualité apparaissent sous forme de citation, emprunt, 

allusion, référence, traduction, parodie, pastiche... Toutes ces formes tiennent à une 

manière d’“écrire un texte en se référant à un texte antérieur”378 selon les deux 

principes que sont la coprésence et la dérivation. La citation, le plagiat, l’allusion, la 

référence, la traduction relèvent de la coprésence, alors que la parodie et le pastiche font 

de la dérivation. Annick Bouillaguet définit l’emprunt par la combinaison des deux 

critères, le « littéral » et l’« explicite », dans l’article « Une typologie de l’emprunt » 

(Poétique, no 80, 1979). Ainsi la citation est un emprunt littéral et explicite et le plagiat 

un emprunt littéral et non explicite. La référence est un emprunt non littéral et explicite, 

et l’allusion, un emprunt non littéral et non explicite. 

Bien qu’elles soient différentes et nombreuses, ces formes intertextuelles sont 

effectivement fondées sur les deux axes que sont l’imitation et la transformation. Même 

si l’intertextualité prend appui sur les textes antérieurs, elle permet de renouveller et 

relancer constamment les oeuvres anciennes par ces deux opérations. Pour Kristeva, 

l’intertextualité signifie “un processus indéfini, une dynamique textuel”, “la 

transposition d’un ou plusieurs systèmes de signes en un autre”379. L’intertextualité 

définie par Kristeva implique une conception du texte comme production, dans la 

mesure où, pour elle, le texte est toujours inachevé et son sens indécis et ambigu, à 

l’opposé de l’oeuvre achevée et sa signification bien fixée. 

La pratique de l’intertextualité tient non seulement à un mode d’écriture mais aussi à 

un effet de lecture comme acte combiné d’écriture et de lecture. La problématique se 

déplace naturellement vers la question de savoir comment interpréter l’intertextualité. 

En ce sens, le rôle du lecteur est important, parce que la lecture de l’intertexte lui 

demande “une participation active à l’élaboration du sens”380. L’intertextualité n’est pas 

                                                 
378 Nathalie Piégay-Gros, op. cit., p. 3. 
379 Cité par Nathalie Piégay-Gros, op. cit., p. 11. 
380 Nathalie Piégay-Gros, op. cit., p. 4. 



 

 135

ni une simple imitation ni une pure reproduction, mais une transposition, plus 

précisément, la transposition d’un ou plusieurs systèmes de signes en un autre. En outre, 

la lecture de l’intertextualité est subjective, voire aléatoire, puisqu’elle dépend 

essentiellement des compétances du lecteur, dans la mesure où l’intertextualité est un 

effet de lecture fondé sur la mémoire. 

Enfin, les différents procédés de l’écriture intertextuelle aboutissent à l’invention 

d’une oeuvre. Dans un premier temps, se produisent la répétition, le rappel, la réécriture 

des modèles pris dans la bibliothèque. Ensuite, vient l’invention d’un nouveau texte par 

la transformation des intertextes. Parmi les différentes images de l’intertextualité, la 

mosaïque, la seconde main, la mémoire381, le palimpseste, la bibliothèque, le collage, le 

bricolage382..., ce dernier est un concept étroitement lié à la modernité de l’écriture, 

mélangeant d’abord des éléments hétérogènes et des fragments discontinus, puis les 

transformant d’une manière imprévue en un texte nouveau doté d’un sens nouveau, 

créant en fin de compte une nouvelle forme ayant “ce mérite spécifique de relancer 

constamment les oeuvres anciennes dans un nouveau circuit de sens”383. Au-delà de la 

critique traditionnelle au titre des sources et des influences, héritée de la philologie, 

                                                 
381  Nathalie Piégay-Gros tient la mémoire pour “le véritable moteur de l’identification de 

l’intertexte.”(Introduction à l’intertextualité, p. 97) De même, Tiphaine Samoyault, “l’intertextualité ne 

date pas ; elle ne dispose pas le passé de la littérature selon l’ordre successif d’une histoire mais bien 

comme une mémoire. Cette réactualisation mémorielle correspond assez bien à ce dont traite 

l’esthétique de la réception sous la notion de « fusion des horizons » : dans la lecture, le temps change 

de nature et devient à proprememnt parler transhistorique.” (Tiphaine Samoyault, L’Intertextualité, 

mémoire de la littérature, Armand Colin, 2005, p. 71-72) Comme Barthes et Riffaterre, Samoyault ne 

tient pas compte de la chronologie en centrant l’intertextualité sur “un nouveau mode de lecture qui fait 

éclater la linéarité du texte” (ibid., p. 68). Chez elle, l’intertextualité est “une perception transhistorique 

de la relation production-réception” (ibid., p. 112). 
382 “C’est pourquoi la notion de bricolage (mise en évidence par Claude Levi-Strauss pour 

caractériser le fonctionnement de la pensée mythique, par association de termes hétéroclites et par 

analogie) semble bien convenir à ces opérations de recylage de matériaux, de collage et de 

combinatoire”. Tiphaine Samoyault, op. cit., p. 49. 
383 Gérard Genette, Palimpsestes, op. cit., p. 453. 



 

 136

l’intertextualité est en rapport avec la notion de modernité comme acte combiné 

d’écriture et de lecture, ce à quoi correspond bien la notion de « bricolage ». 
 

2) Écriture instable : variations des titres chez Nerval 

Sur le plan de la génétique textuelle, l’instabilité de l’écriture nervalienne apparaît 

explicitement dans les fluctuations des titres de textes. Nerval publie à plusieurs reprises 

le même texte avec quelques modifications ou variantes, en l’occurence il en change 

simplement le titre384. Considérons les deux chapitres sur Baden-Baden, « La Maison de 

conversation » et « Lichtenthal » ; ils sont publiés au total quatre fois de la première 

parution à la version définitive dans Lorely (Giraud et Dagneau, 1852) avec quelques 

variantes385. Ils sont publiés en feuilleton pour la première fois en 1838 dans Le 

Messager, intitulés respectivement, « Lettre de voyage. Bade » et « Lichtenthal ». Puis 

ils sont regroupés dans « Allemagne du Nord. — Paris à Francfort. / « I. Les Eaux de 

Baden-Baden », en 1840 dans La Presse. La troisième version paraît dans « Sensations 

d’un voyageur enthousiaste », en 1846, dans L’Artiste-Revue de Paris. On notera que la 

deuxième version est empruntée au chapitre « Baden-Baden » d’Excursions sur les 

bords du Rhin (1841) de Dumas. 

Si on examine les variations du titre, on constate que le texte nervalien entretient au 

sein d’une seule oeuvre une riche relation paratextuelle – terme de Gérard Genette. 

Le Roi de Bicêtre (1852), paru pour la dernière fois dans Les Illuminés, fut d’abord 

publié sous le titre Biographie singulière de Raoul Spifame, seigneur des Granges en 

1839 dans La Presse, ensuite en 1845 sous le titre Le Meilleur Roi de France dans la 

Revue pittoresque. Le Roman tragique, publié dans L’Artiste en 1844, est réintroduit 

dans la lettre-préface « À Alexandre Dumas » des Filles du Feu en 1854. Il est 

                                                 
384 Nous analyserons plus tard le changement de titre des poèmes dans la section consacrée à 

l’évolution des « Odelettes ». 
385 À propos des variantes, voir III : 978-987.  



 

 137

considéré comme une suite au Roman comique de Scarron386, publié en deux parties en 

1651 et en 1657. Les Petits Châteaux de Bohême entretiennent un lien paratextuel avec 

l’ Histoire du roi de Bohême et de ses sept châteaux de Charles Nodier. De même, Les 

Nuits d’octobre, avec Les Nuits de Paris de Restif de la Bretonne, publiées entre 1783 et 

1793.  

Le cinquième chapitre des Nuits d’octobre s’intitule aussi en modulation « Les Nuits 

de Londres », qui est également le suivant et le pendant du chapitre chapitre « III. La 

Nuit de Montmartre ». C’est ainsi qu’intervient une succession de liens paratextuels 

dans les Nuits d’octobre. Ici a lieu, sur le plan du titre, une interaction intertextuelle de 

forme parodique. Qui plus est, ce texte est surchargé d’intertextes en raison de renvois 

incessants à la référence afin d’assurer l’authenticité d’une écriture réaliste. 

D’excessives références, citations, allusions ne cessent de faire se disperser le sens par 

une construction d’épisodes juxtaposés non pas enchaînés. À la suite des “excès d’un 

réalisme trop absolu” (III : 351), le narrateur parvient à être accusé triplement d’être 

“fantaisiste ! réaliste !! essayiste !!!” (III : 348) dans le tribunal du rêve.  

La Main enchantée, conte fantastique inclus pour la dernière fois dans Contes et 

facéties en 1852, fut publiée auparavent à trois reprises ainsi que deux autres contes, Le 

Monstre vert et La Reine des poissons. Ce conte parut pour la première fois en 

septembre 1832 dans Le Cabinet de lecture sous le titre La Main de gloire, et, en août 

1838 dans Le Messager, sous le titre Une Cause célèbre du Parlement de Paris, 1617, 

et en juillet 1844 dans la Revue pittoresque sous le titre La Main de gloire. Un autre 

conte, Le Monstre vert (Contes et facéties, 1852), fut intitulé Le Diable vert dans ses 

trois publications de 1849. Corilla, une pièce de théâtre, incluse dans les Petits 

Châteaux de Bohême ainsi que dans Les Filles du Feu, fut titrée auparavant Les Deux 

                                                 
386 « À Alexandre Dumas » : “voici le premier chapitre, qui semble faire suite au Roman comique de 

Scarron…[…]”. (III : 451) 



 

 138

Rendez-vous en 1839 dans La Presse, puis en 1844 dans La Revue pittoresque. De 

même, l’héroïne Corilla se prénommait Mercédès dans les deux premières publications.  

La partie centrale d’Octavie, la quatrième nouvelle des Filles du Feu, récit 

autobiographique écrit sous forme de lettre, fut publiée auparavent dans L’Artiste le 6 

juillet 1845 sous le titre L’Illusion. Isis, la cinquième nouvelle des Filles du Feu, connut 

deux publications antérieures avant de s’intégrer dans le recueil en 1854. Elle parut 

d’abord dans La Phalange (novembre-décembre 1845) sous le titre « Le Temple d’Isis. 

Souvenir de Pompéi », puis dans L’Artiste-Revue de Paris (les 27 juin et 4 juillet 1847) 

sous le titre « Iséum. Souvenir de Pompéi ». L’évolution de ce texte ne se trouve pas 

seulement dans la modification du titre, mais aussi dans le raccourcissement aboutissant 

à la version définitive387. Le Voyage en Orient, ainsi que Lorely, est beaucoup plus 

complexe que les autres textes. Ses avant-textes fut publiés en fragments sous divers 

titres388 avant d’être rassemblés en un ensemble de deux volumes en 1851 chez 

Charpentier. Par d’exemple, la première moitié de l’« Introduction » fut publiée 1840 à 

1841 sous le titre de Lettres de voyage dans La Presse, Lettre sur Vienne dans L’Artiste 

et Les Amours de Vienne dans la Revue de Paris.  

 

De même, certains prénoms évoluent au fil des textes. Délphine dans Les Faux 

Saulniers devient Adrienne dans Sylvie et Célénie dans Promenades et Souvenirs389; 

                                                 
387 Concerant l’emprunt nervalien à l’article « Die Isis-Vesper » (dans l’almanach Minerva, 1809) 

de Carl Auguste Böttiger, voir la « notice d’Isis » par Michel Brix, III : 1248-1249. La première 

version « Le Temple d’Isis » est constituée de sept chapitres de La Phalange dont quatre relèvent de 

l’emprunt à la traduction de l’article ci-dessus. La deuxième version de L’Artiste « Iséum » est 

raccourcie en raison de l’élimination de quelques passages empruntés. Et la version définitive d’Isis 

constituée de quatre chapitres subit encore une réduction en fonction de l’élagage de ce qui appartient à 

la traduction. 
388 Voir Gabrielle Malandain, Nerval ou l’incendie du théâtre, José Corti, 1986, p. 54-55. 
389 Au chapitre « VI. Héloïse », les prénoms des jeunes filles Sylvie et Adrienne sont mentionnés  

avant l’apparition de Célénie à la fin du chapitre « VII. Voyage au Nord » : “Héloïse est mariée 

aujourd’hui ; Fanchette, Sylvie et Adrienne sont à jamais perdues pour moi […]” (III : 685). 



 

 139

Aurélie, actrice dans Sylvie, est Aurélia, chanteuse dans Aurélia. Petite paysanne et 

compagne de l’enfance du je-narrateur, Sylvie change de statut, elle est tour à tour 

dentelière, puis gantière et finalement patissière. Célénie, petite paysanne, se transforme 

dans le rêve en une nymphe des eaux. Tout à la fois, la même et déjà une autre, unique 

et multiple. La répétition en modulation, la ressemblance est la source de l’illusion ou 

du délire chez Nerval.  

L’impossibilité de fixer le réel tel quel provoque la dissémination et l’instabilité dans 

l’écriture, voire le désarroi et le malaise dans le psychique. Fabio, poète, soupirant 

platonique de Corilla, est quasiment en proie à la folie avant la révélation fianle 

démêlant la ressemblance de la comédienne et de la bouquetière. 

 

Les variations de titre ne sont pas indifférentes au mode de publication, qui est le 

feuilleton pour les avant-textes du Voyage en Orient, Lorely, Les Faux Saulniers, etc. 

De manière générale, des fragments parus en feuilleton sont rassemblés plus tard en 

volume sous une version intégrale. Ceux des Faux Saulniers ne l’ont pas été du vivant 

de l’auteur. Les fluctuations du titre paraissent un des indices de l’instabilité de 

l’écriture nervalienne. Son texte n’est ni figé ni clos, mais constamment en mouvement 

sur le plan de la relation intertextuelle. Chez Nerval, l’élaboration d’une œuvre est un 

long acheminement à travers la recomposition en un ensemble des fragments 

antérieurement publiés. Une dizaine d’années s’écoulent de la première publication en 

feuilleton à la publication en volume pour le Voyage en Orient, et quatorze ans pour 

Lorely.  

 

Toute écriture du voyage porte inévitablement les traces de ses voyages précédents de 

l’auteur, chez Nerval comme chez Chateaubriand, nous l’avons déjà relevé plus haut. Le 

récit de voyage, plus qu’aucun autre genre, entretient dès son origne une relation 

intertextuelle avec les textes préexistants. Il est particulièrement dépendant des récits de 



 

 140

voyage antérieurs et s’en alimente directement. Autrement dit, “le récit de voyage, en 

effet, ne fait jamais que dire ce qui existe avant lui. Il redit la réalité, dont il est le 

compte-rendu, il reprend des récits qui ont déjà décrit les pays visités, et il répète, à 

l’intérieur de ses propres pages, les mêmes paysages et les mêmes scènes, dès lors que 

le réel les rejoue aussi”390. Basée sur la reprise et la redite des textes antérieurs, 

l’écriture du voyage, par définition référentielle, s’apparente aux pratiques 

intertextuelles du collage et du bricolage. De fait, la citation, la référence, le plagiat, 

l’allusion sont des pratiques habituelles dans le récit de voyage nervalien. 

Notre intérêt pour l’intertextualité portera sur la recomposition ou la transformation 

du texte à partir de l’emprunt explicte ou implicite d’intertextes. Pour suivre le 

cheminement de construction du texte, il nous est indispensable d’examiner 

l’intertextualité dans les récits nervaliens, à savoir l’évolution du texte ou le processus 

de l’invention.  

Cependant, nous n’allons pas nous contenter d’étudier l’intertextualité à l’intérieur 

des récits de voyage nervaliens. En effet, comme le dit Sarga Moussa, “le récit de 

voyage littéraire ne devrait pas être étudié uniquement comme une série de sous-genres 

isolés les uns des autres [...], mais comme un ensemble de textes permettant d’établir 

des passerelles et des réseaux entre différents espaces”391 et différentes périodes. Nous 

nous référerons parfois, en tant que modèles, aux quelques récits de voyage publiés par 

des écrivains reconnus dans la première moitié du XIXe siècle ayant un lien intertextuel 

avec le voyage nervalien. 

                                                 
390 Isabelle Daunais, L’Art de la mesure, Presses Universitaires de Vincennes, 1996, p. 17.  
391 Sarga Moussa, « Le Nouveau voyage en Orient de Lamartine », Le Second Voyage ou le déjà-vu, 

Klincksieck, 1996, p. 75. 



 

 141

 

3. Récit de voyage et autobiographie 

1) Le pacte autobiographique 

Peut-on lire comme une autobiographie les récits nervaliens écrits à la première 

personne, tels que Voyage en Orient, Les Faux Saulniers, Lorely, Petits Châteaux de 

Bohême, Les Nuits d’octobre, Sylvie, Octavie, Pandora, Promenades et Souvenirs, 

Aurélia ? Ces textes, publiés pour la plupart entre 1851 et 1855, “mettent en scène un 

héros anonyme qui dit “je” et qui rapporte des souvenirs dont la plus grande partie 

correspond à ce que nous pouvons savoir de Gérard Labrunie”392. Certes, il existe une 

ressemblance entre le « je »-narrateur-personnage et l’auteur Gérard de Nerval dans ces 

textes. Toutefois, le récit autobiographique nervalien ne couvre pas toute une vie, mais 

un épisode ou une partie de sa vie393. Dans la plupart de ces textes, Nerval se raconte 

par bribes d’une manière discontinue et fragmentaire à travers le récit de voyage. Il 

retrace l’évolution de sa personnalité, et raconte son enfance et son adolescence en les 

liant à son cher Valois, surtout dans Sylvie, Les Faux Saulniers et les Promenades et 

Souvenirs. Cela étant, peut-on qualifier ces récits d’autobiographies ? La problématique 

de l’autobiographie dans le récit nervalien est éclairée par Jacques Bony dans son Récit 

nervalien. Nous portons tout particulièrement notre intérêt sur le lien spécifique entre 

l’autobiographie et le récit de voyage.  

La confusion entre le je-narrateur et l’auteur est étroitement liée à l’utilisation de la 

forme de la lettre ou du journal écrit à la première personne. L’adoption de la forme du 

récit de voyage est une autre cause de cette confusion. Car il ne s’agit pas seulement les 

                                                 
392 Jacques Bony, Le Récit nervalien, p. 228. 
393 Jean Strabinski établit les trois critères essentiels sur lesquels se fonde l’aubiographie : “[…] ces 

conditions exigent d’abord l’identité du narrateur et du héros de la narration ; elles exigent ensuite 

qu’il y ait précisément narration et non pas description. […] Le récit doit couvrir une suite temporelle 

suffisante pour qu’apparaisse le tracé d’une vie”. Jean Starobinski, L’Oeil vivant II : la relation 

critique, Gallimard, 2001, p. 110. 



 

 142

événements du voyage actuel, mais aussi l’expérience personnelle associée aux 

souvenirs du voyage antérieurs. La majeure partie des récits de voyage nervaliens ne 

recouvrent pas “une suite temporelle suffisante pour qu’apparaisse le tracé d’une 

vie”394. Nerval se raconte avec réticence à travers le récit de voyage sans pour autant se 

confesser directement. Il ne parvient pas à former “le projet hardi de se peindre” (II : 

956) comme ses modèles-autobiograhes : saint Augustin, Montaigne, le cardinal de 

Retz, Jérôme Cardan, Rousseau et Restif de la Bretonne. La difficulté que Nerval 

éprouve face à la confession se manifeste, en un certain sens, par de fréquentes 

références à des intertextes d’autrui. Nerval cite explicitement à la fois des modèles 

d’autobiographie dans Les Illuminés et des romans autobiographiques dans les 

Promenades et Souvenirs. À la différence de Rousseau qui s’épanche directement dans 

ses Confessions, Nerval exprime indirectement, sauf dans Aurélia, ses sentiments 

intimes tout en renvoyant à l’intertexte. Ses réticences à se confesser directement 

semblent se rattacher au parti-pris réaliste de s’en tenir strictement au point de vue du 

« je »-narrateur395. Dans une autre perspective, les difficultés de « se peindre » tout en 

faisant le sacrifice complet de l’amour-propre, s’expliquent par la biographie déguisée 

en autobiographie détournée qui raconte la vie des personnages excentriques dans Les 

Illuminés, dont le sujet porte essentiellement sur la relation entre folie et raison. 

Le récit de voyage est un genre souple susceptible d’accueillir sans difficulté divers 

discours hétérogènes dont le discours autobiographique. À l’exception du Voyage en 

Orient, situé à mi-chemin entre voyage traditionnel et voyage moderne, les récits de 

voyage nervaliens ne relèvent pas du voyage traditionnel relatant fidèlement l’itinéraire 

et décrivant objectivement le pays visité, mais du voyage humoristique caractérisé par 

l’épanchement du moi intime en rapport avec le passé, et par l’attitude fantaisiste. Le 

récit autobiographique sous forme de récit de voyage est constitué d’une suite 

                                                 
394 Voir ibid. 
395 Voir Jacques Bony, Le récit nervalien, p. 254-255. 



 

 143

d’épisodes ou d’événements désarticulés qui n’entretiennent pas nécessairement de 

rapports entre eux ; l’écriture fragmentaire et discontinue y prévaut. Ainsi, dans les 

Promenades et Souvenirs, faits selon le plan des Rêveries d’un promeneur solitaire, le 

narrateur ressuscite son passé en insistant sur « la mémoire affective »396 qui suit la 

« chaîne des sentiments »397, et non pas l’ordre chronologique. Au lieu de passer d’un 

événement à l’autre, il disperse les événements selon l’importance que leur accorde son 

sentiment, et au hasard. Il ne recherche pas la genèse de sa personnalité actuelle à 

travers l’enfance et l’adolescence, mais se borne à se remémorer ou à revivre au présent 

des moments du passé à travers le phénomène du palimpseste. C’est au lecteur qu’il 

incombe de regrouper les événements qui ne semblent pas liés les uns aux autres ou de 

chercher leurs enchaînement mystérieux et leurs sens à travers leur dissémination. 

Les Promenades et Souvenirs et Sylvie sont notamment marqués par le ton élégiaque. 

Dans les deux récits, le narrateur nervalien déplore sans cesse le bonheur perdu, les 

jours heureux du passé ou l’idylle disparue. En fait, une certaine ironie est perceptible 

dans l’image du moi passé idéalisé en regard du moi égaré actuel. En revanche, dans 

Aurélia, le ton élégiaque et le ton autocritique coexistent, se mêlent. Ainsi, le je-

narrateur d’Aurélia parvient à l’équilibre à travers les épreuves d’initiation en banissant 

les erreurs présumées du passé. De même, il retrouve le calme intérieur en se 

remémorant les souvenirs du passé par l’intermédiaire d’un rangement des objets pleins 

de souvenirs. 

Dans Les Faux Saulniers, le je-narrateur retrouve son enfance et le passé personnel 

voire le passé historique régional et national, en visitant le Valois398. Les Petits 

                                                 
396 Jean Starobinski, Jean-Jacques Rousseau : la transparence et l’obstacle, p. 236. 
397 Cité par Jean Starobinski, op. cit., p. 235 : “[…] la chaîne des sentiments qui ont marqué la 

succession de mon être, et par eux celle des événements qui en ont été la cause ou l’effet.” (Jean-

Jacques Rousseau, Confessions, liv VII, O.C., I, 278). 
398 Chez Nerval se mêlent le passé personnel et le passé historique comme dans Les Faux Saulniers, 

ceux-ci s’élargissent de plus en plus vers l’histoire de l’humanité voire celle de l’univers, comme dans 

Aurélia. 



 

 144

Châteaux de Bohême, qui retracent le début de la carrière littéraire de Nerval à l’époque 

du Doyenné, correspondent aux “petits mémoires littéraires” (III : 419). Les 

Promenades sont en apparence un petit voyage à la recherche d’un domicile, mais au 

fond le « je » cherche un espace où pourrait se fixer celui qui erre à la recherche de ses 

origines familiales. Parmi les récits nervaliens, les Promenades semblent être l’ouvrage 

le plus proche de l’autobiographie classique eu égard aux trois chapitres centraux399 qui 

retracent la généalogie, la naissance, racontent les premiers amours et l’adolescence. 

Nerval y raconte sa vie depuis l’histoire de son grand-père maternel jusqu’à son 

adolescence, il traite en particulier avec précision la mort de sa mère à Gross-Glogau en 

Pologne en la désignant par son prénom Marie-Antoinette (Laurence). La période 

mentionnée ici va des années 1770 aux années 1820, donc “une suite temporelle 

suffisante pour qu’apparaisse le tracé d’une vie”400 . Nerval aborde notamment 

l’autobiographie sous le signe du « hasard », du général, “l’histoire de tout le monde” 

(III : 679), au particulier : “Mais tout le monde n’a pas occasion de raconter son 

histoire” (III : 679) et vice versa : “L’expérience de chacun est le trésor de tous” (III : 

679). Chez Nerval, le passé personnel tend toujours à remonter au passé historique 

lointain. Ainsi le Valois, pays maternel, s’associe au XVIIe siècle, à l’époque 

carlovingienne voire à l’époque romaine. Le temps est incrusté dans l’espace. Un 

personnage évoque un lieu, et un lieu évoque à son tour un souvenirs. Célénie est 

gardienne des légendes et chansons populaires du Valois, et, chez le je-narrateur 

nervalien, la Nonette est liée au pêche des écrevisses, et La Thève, à la noyade.  

Le voyage de 1834 à Naples et le passage à Naples au retour de l’Orient en 1843 sont 

apparemment liés à Octavie ; les voyages de 1839 à Vienne et de 1843 en Orient 

s’associent dans le Voyage en Orient. Lorely, centré sur l’Allemagne, est un assemblage 

de quatre voyages différents qui s’échelonnent entre 1838 et 1852.  

                                                 
399 « IV. Juvenilia », « V. Premières années », « VI. Héloïse ». 
400 Jean Starobinski, L’Oeil vivant II : la relation critique, Gallimard, 2001, p. 110. 



 

 145

On ne peut considérer comme entièrement authentiques les récits de voyage 

nervaliens, quoiqu’il s’agisse de voyages réels de l’auteur. On ne peut s’empêcher 

d’avoir quelques doutes sur la véracité des événements autobiographiques. Cela étant, 

s’agit-il d’une autobiographie déguisée ? Dans Les Filles du Feu et Lorely, l’indice 

autobiographique explicite dans la « lettre-préface » suffit-t-il à faire passer ces récits 

pour autobiographiques ? Les deux lettres-préfaces visent à rectifier des erreurs de 

biographes ou à défendre l’auteur de propos malveillants contenus dans l’article de Jules 

Janin du 1er mars 1841 et celui d’Alexandre Dumas du 10 décembre 1853401. En réalité, 

pour ce qui est du premier article, il s’agit d’une biographie anticipée, publiée après la 

crise avérée de Nerval en février 1841, quand au second, il concerne la divulgation de 

l’internement de Nerval en novembre 1853. Nerval fait en sa faveur quelques 

modifications dans la citation de ces deux articles : il supprime surtout les fragments 

concernant sa maladie mentale402. Cependant, il déclare qu’il appartient aux “conteurs 

qui ne peuvent inventer sans s’identifier aux personnages de leur imagination” (III : 

450). À la fin de sa réponse à Dumas, il réaffirme le caractère autobiographique de son 

recueil Les Filles du Feu, en soulignant l’identification du narrateur à l’auteur : 

 

Une fois persuadé que j’écrivais ma propre histoire, je me suis mis à traduire tous mes rêves, 

toutes mes émotions, je me suis attrendri à cet amour pour une étoile fugitive qui m’abandonnait 

seul dans la nuit de ma destinée, j’ai pleuré, j’ai frémi des vaines apparitions de mon sommeil. [...] 

Quelque jour j’écrirai l’histoire de cette « descente aux enfers », et vous verrez qu’elle n’a pas été 

entièrement dépourvue de raisonnements si elle a toujours manqué de raison.  

Et puisque vous avez eu l’imprudence de citer un des sonnets composés dans cet état de rêveries 

supernaturaliste, comme diraient les Allemands, il faut que vous les entendiez tous. — Vous les 

                                                 
401 La lettre-dédicace « À Alexandre Dumas » commence ainsi : “Je vous dédie ce livre, mon cher 

maître, comme j’ai dédié Lorely à Jules Janin. J’avais à le remercier au même titre que vous. Il y a 

quelques années, on m’a cru mort et il avait écrit ma biobraphie. Il y a quelques jours, on m’a cru fou, 

et vous avez consacré quelques-unes de vos lignes des plus charmantes à l’épitaphe de mon esprit.” 

(III :449) 
402 Sur les modifications de sa citation du texte dumasien, voir Notes et variantes d’« À Alexandre 

Dumas », III : 1190-1191. Sur les modifications de son propre texte Le Roman tragique, voir note 7, 

III : 1193. 



 

 146

trouverez à la fin du volume. (III : 458) 

 

Malgré la véracité biographique, la référence intratextuelle et la sincérité de sa 

déclaration dans la préface, le contrat autobiographique ne peut s’appliquer 

complètement à l’ensemble du récueil du fait de la non-assurance de l’identité entre 

auteur, narrateur et personnage. 

 

Apparu pour la première fois dans les années 1830, le terme « autobiographie » a été 

employé d’une manière équivoque jusqu’à ces dernières années. Il en est de même pour 

son dérivé « autobiographique ». Depuis 1970, un certain nombre de travaux visent à 

définir l’autobiographie comme un genre littéraire et à en préciser les caractères propres 

et les limites par rapport aux « genres avoisinants »403. Philippe Lejeune s’est employé à 

définir, avec précision, l’autobiographie avec des critères stricts. C’est un “récit 

rétrospectif en prose qu’une personne réelle fait de sa propre existence, lorsqu’elle met 

l’accent sur sa vie individuelle, en particulier sur l’histoire de sa personnalité”404. Selon 

Philippe Lejeune, l’autobiographie doit être écrite sous forme de récit en prose, le sujet 

traité doit être la vie personnelle, la perspective, principalement rétrospective; il faut 

qu’il y ait identité de l’auteur et du narrateur, et identité du narrateur et du personnage 

principal. Pour Philippe Lejeune, ce dernier critère est la condition sine qua non : c’est 

affaire de tout ou rien. De ce point de vue, l’autobiographie se distingue explicitement 

de la biographie et du roman personnel, dans lesquels le rapport entre narrateur, 

personnage et auteur repose sur la ressemblance et non l’identité. “Ici, il n’y a ni 

transition ni latitude. Une identité est, ou n’est pas. Il n’y a pas de degré possible, et tout 

doute entraîne une conclusion négative. / Pour qu’il y ait autobiographie [...], il faut 

qu’il y ait identité de l’auteur, du narrateur et du personnage”405. Il faut satisfaire cette 

                                                 
403 Jacques Bony, Le récit nervalien, p. 229. 
404 Philippe Lejeune, op. cit., p.14. 
405 Ibid., p. 15. 



 

 147

dernière condition pour qu’un texte ait le titre d’« autobiographie ». Le pacte 

autobiographique défini par Philippe Lejeune consiste essentiellement à affirmer dans le 

texte l’identité de nom (auteur-narrateur-personnage), renvoyant en dernier ressort au 

nom de l’auteur sur la couverture. 

Philippe Lejeune donne deux procédés d’authentification du pacte autobiographique 

fondé sur l’identité de nom entre auteur, narrateur et personnage : un pacte implicite et 

un pacte explicite. Dans le pacte explicite, l’identité de nom doit être prouvée “De 

manière patente, au niveau du nom que se donne le narrateur-personnage dans le récit 

lui-même, et qui est le même que celui de l’auteur sur la couverture”406. En revanche, 

dans le pacte implicite, l’identité de nom doit être établie implicitement, soit “l’emploi 

de titres ne laissant aucun doute sur le fait que la première personne renvoie au nom de 

l’auteur (Histoire de ma vie, Autobiographie, etc.)”, soit “la section initiale du texte où 

le narrateur prend des engagements vis-à-vis du lecteur en se comportant comme s’il 

était l’auteur, de telle manière que le lecteur n’a aucun doute sur le fait que le « je » 

renvoie au nom porté sur la couverture, alors même que le nom n’est pas répété dans le 

texte”407.  

Selon Jacques Bony, les textes autobiographiques de Nerval pourraient relever du 

pacte implicite, “« l’auteur » est bien connu du public, par ses œuvres, ses voyages, ses 

crises mêmes”408, quoique le je-narrateur reste pour la plus part strictement anonyme409. 

Cependant, le contrat initial dans la préface des Filles du Feu et Lorely n’est pas 

suffisant pour attribuer ces deux ouvrages au statut d’autobiographie. D’abord, la 

période que le récit autobiographique recouvre n’est pas suffisamment longue pour 

                                                 
406 Ibid. 
407 Ibid, p. 27. 
408 Jacques Bony, op. cit., p. 230. 
409 Le nom de l’auteur, Gérard de Nerval, s’affiche à deux occurrences dans Les Faux Saulniers, 

une fois désigné par un abonné du National, l’autre fois en tant que signataire d’une lettre « À M. le 

directeur du National ». 



 

 148

saisir “une vie dans sa totalité”410. Les récits autobiographiques nervaliens sont pour la 

plupart limités à une courte période, surtout dans les récits de voyage : environ un an 

dans le Voyage en Orient, plusieurs voyages de courte durée dans Lorely, quelques jours 

de séjour dans Octavie, trois nuits dans Les Nuits d’octobre. C’est la raison pour 

laquelle les récits nervaliens autobiographiques ne font pas partie du corpus de 

l’autobiographie411. Par ailleurs, ce qui est essentiel dans l’autobiographie, c’est la 

présence importante de l’expérience de l’enfance et l’adolescence et l’influence qu’elle 

exerce dans la formation de la personnalité412. Or, dans les récits autobiographiques 

cités plus haut, il n’y a pas de récit d’enfance. En second lieu, malgré le pacte implicite 

dans la section initale, l’identité de nom n’est pas entièrement assurée dans Lorely et 

Les Filles du Feu. Si une certaine ressemblance apparaît entre le narrateur 

autodiégétique et l’auteur, on ne peut garantir l’identité de nom dans Sylvie où le récit 

semble étroitement lié à l’enfance et l’adolescence de l’auteur. De surcroît, comme le 

remarque Jacques Bony, le je-narrateur est complètement anonyme dans le récit 

nervalien, ce qui pose aussi un problème pour prouver l’identité de nom. 

Pour les Promenades et Souvenirs, Nerval utilise le terme « mémoires » et non celui 

d’« autobiogrhie » : “En fait de Mémoires, on ne sait jamais si le public s’en soucie, — 

et cependant je suis du nombre des écrivains dont la vie tient intimement aux ouvrages 

qui les ont fait connaître” (III : 685-686). Nous constatons que dans cette déclaration 

Nerval établit un contrat autobiographique. Le sens du mot « mémoires » chez Nerval 

comme chez Chateaubriand, est plus proche de l’autobiographie que des mémoires 

historiques. Il faut tout de même distinguer l’un de l’autre. Les mémoires racontent 

                                                 
410 Philippe Lejeune, L’autobiographie en France, Arman Colin, 1998, p. 14. 
411 Jacques Bony trouve la cause de l’exclusion de Nerval des autobiographes dans la fragmentation 

de l’écriture autobiographique. Voir Jacques Bony, Le Récit nervalien, p. 228. 
412 Selon Philippe Lejeune, statistiquement, “la plupart des chefs-d’œuvre de l’autobiographie en 

France s’arrêtent d’ailleurs une fois la formation de l’adolescence achevée (Stendhal, Gide) ou même 

au seuil de l’adolescence (Sartre)”. (Philippe Lejeune, op. cit., p. 14 ) 



 

 149

l’histoire des groupes sociaux et historiques, tandis que l’autobiographie est l’histoire 

d’une personne par elle-même. 

Tout compte fait, la plupart des récits nervaliens à la première personne appartiennent 

à « l’espace autobiographique », parce qu’ils remplissent certaines conditions de 

l’autobiographie, mais pas toutes. Les Promenades semblent satisfaire les critières 

indispensables de l’autobiographie établis par Philippe Lejeune. Nous aborderons plus 

tard la problématique de l’autobiographie dans chaque ouvrage par la mise en valeur de 

leurs éléments autobiographiques.   

 

2) Le récit de voyage et l’autobiographie 

Le récit de voyage et l’autobiographie relèvent du texte (auto)-référentiel fondé sur la 

vie personelle de l’auteur en même temps que sur des modèles littéraires. Un des enjeux 

majeurs chez l’écrivain-voyageur ou l’autobiographe consiste à se distinguer des 

modèles, puisque les deux genres sont en principe des textes référentiels. Sur le plan 

narratif, il s’agit de récits factuels pris en charge par le narrateur autodiégétique qui 

raconte les souvenirs du passé de l’auteur. Dans les deux récits, le narrateur 

autodiégétique est la seule personne à pouvoir nous raconter son histoire lorsqu’il s’agit 

d’une expérience personnelle. De même que l’écrivain voyageur est l’unique témoin des 

événements survenus au cours de son voyage, de même l’autobiographe est l’unique 

personne qui puisse nous raconter ses souvenirs intimes et secrets. Le premier s’appuie 

principalement sur le regard du voyageur, qu’il soit subjectif ou objectif, alors que le 

second compte essentiellement sur la « chaîne des sentiments » qui peut éclairer 

l’histoire de sa personnalité. De par leur caractère factuel, les deux récits sont mis à 

l’épreuve sur le plan de l’exactitude et de la fidélité aux faits racontés. L’écrivain 

voyageur souligne surtout la sincérité de son attitude vis-à-vis de son compte rendu pour 

prouver l’authenticité de son information et de son expérience. L’autobiographe déclare 

d’une manière générale la sincérité et la fidélité de son témoignage en vue de justifier 



 

 150

auprès du lecteur ou de rectifier des propos erronés ou malveillants d’autrui. Rappelons 

à cet égard les Confessions de Rousseau et les deux fameuses lettres-préfaces 

nervaliennes. 

L’écrivain voyageur se borne à relater des événements vécus au cours du voyage, 

tandis que l’autobiographe met l’accent sur les principales étapes de sa vie, notamment 

sur l’enfance et l’adolescence. Le premier se préoccupe d’un compte rendu de son 

voyage en y évoquant parfois les souvenirs personnels autres que ceux du voyage, y 

compris le souvenirs d’enfance comme chez Chateaubriand, Lamartine, Hugo413 ; le 

second tente de “saisir sa personne dans sa totalité”414 pour découvrir la genèse de sa 

personnalité. Chez l’écrivain voyageur, ce qui importe, c’est le contact avec l’autre et 

l’ailleurs, la découverte, et donc l’objet prend souvent le pas sur le sujet dans le récit de 

voyage. Par contre, l’autobiographe accorde une place capitale à l’expérience intime de 

l’enfant liée au premier acte de l’histore de sa personnalité. Une autre différence entre 

les deux genres réside dans le fait que le récit de voyage couvre généralement une 

période limitée d’un ou plusieurs voyages, tandis que l’autobiographie essaie de « saisir 

la vie dans sa totalité ». Le récit de voyage se réalise principalement sous la forme du 

récit, de la lettre et du journal. La narration n’y est pas forcément centrée sur 

l’expérience intime, alors que l’autobiographie sont mis en lumière, dans certains cas, 

des secrets intimes, à titre d’exemple les problèmes d’ordre sexuel comme chez 

Rousseau et Restif. En règle générale, l’intérêt du récit de voyage se porte sur l’ailleurs 

et sur l’autre, non pas sur l’épanchement du moi intime, plus courant dans 

l’autobiographie. Quoi qu’il en soit, le récit de voyage fait massivement référence à 

l’intertextualité ou à la macrotextualité, et l’autobiographie est essentiellement fondée 

sur l’autoréférence. La narration prédomine dans l’autobiograhie, et la description, dans 

le récit de voyage. 

                                                 
413 Voir la partie de notre thèse concernant ce point. 
414 Philippe Lejeune, L’Autobiographie en France, p. 13. 



 

 151

La situation narrative est double dans l’autobiographie tout comme dans le journal et 

la correspondance. Selon la formule de Rousseau, fondateur de l’autobiographie en 

France, “en me livrant au souvenir de l’impression reçue et au sentiment présent je 

peindrai doublement l’état de mon âme, savoir au moment où l’évenement m’est arrivé 

et au moment où je l’ai écrit […] ”415. Sa narration autobiographique est similaire à celle 

du journal et la confidence épistolaire416. Il revivifie le souvenir du passé avec le 

sentiment au présent : “Il se peindra doublement, puisqu’au lieu de reconstituer 

simplement son histoire, il se raconte lui-même tel qu’il revit son histoire en 

l’écrivant”417 en raison de l’identité du sujet de l’énonciation avec le sujet de l’énoncé. 

On distingue quatre type de positions temporelles (ultérieure, antérieure, simultanée 

et intercalée), l’autobiographie appartient à la « narration intercalée »418. Elle est 

caractérisée par des effets d’immédiateté et de spontanéité, à mesure que s’amenuise la 

distance temporelle entre le temps de l’histoire et le temps de la narration. Saisir 

fidèlement et exactement le moi révolu au présent du moi actuel, là se trouve l’enjeu le 

plus important de l’autobiographe. Ainsi, l’écriture autobiographique est contrainte de 

se confronter à un obstacle ou à un écran, voire, de subir la déformation et de 

falsification selon Jean Starobinski419. 

                                                 
415 Cité par Jean Starobinski, L’Oeil vivant II : la relation critique, Gallimard, 2001, p. 123. 
416 Gérard Genette compare cette instance narrative en langage radiophonique à la coprésence du 

direct et le différé : “Ici, le narrateur est tout à la fois encore le héros et déjà quelqu’un d’autre : les 

événements de la journée sont déjà du passé, et le « point de vue » peut s’être modifié depuis ; les 

sentiments du soir ou du lendemain sont pleinement du présent, et ici la focalisation sur le narrateur est 

en même temps focalisation sur le héros”. Gérard Genette, Figures III, p. 230. 
417 Jean Starobinski, Jean-Jacques Rousseau : la transparence et l’obstacle, Gallimard, 1971, p. 

236. 
418 “[…] il s’agit d’une narration à plusieurs instances, et que l’histoire et la narration peuvent s’y 

enchevêtrer de telle sorte que la seconde réagisse sur la première : c’est ce qui se passe dans le roman 

épistolaire à plusieurs correspondants […]”. Gérard Genette, Figures III, p. 229. 
419 Voir Jean Starobinski, L’Oeil vivant II : la relaltion critique, Gallimard, 2001, p. 111-113. 



 

 152

Dans certains ouvrages, l’autobiographie et le récit de voyage sont intimement et 

réciproquement liés. Les écrivains voyageurs s’épanchent parfois sur le moi intime dans 

leurs récits de voyage, face aux événements ou aux accidents qui les émeuvent. Ils le 

font de plus en plus, à mesure que se renforce une vision subjective à travers le voyage 

introspectif marqué par des méditations, des réflexions et des remarques confidentielles. 

Les impressions et sentiments personnels s’associent sans heurt avec le discours 

historique et politique chez Chateaubriand, Lamartine, Hugo. Le voyage écrit sous la 

forme de la lettre ou du journal se rattache étroitement à l’écriture autobiographique. Le 

journal ou les lettres de voyage prennent l’aspect d’un récit autobiographique, surtout 

lorsqu’il s’agit d’un journal intime ou d’une correspondance confidentielle. En réalité, 

la forme épistolaire est susceptible de glisser vers le journal intime dans le récit de 

voyage, comme c’est le cas dans « Les Amours de Vienne ». Parmi les écrivains 

voyageurs, Robert Challe et Chateaubriand associent étroitement le récit de voyage à 

l’écriture autobiographique. Le Journal d’un voyage fait aux Indes orientales de 1721 

n’est pas seulement un journal de bord officiel, mais aussi un journal intime intercalé en 

récit digressif. Challe évoque parfois les souvenirs d’événements passés dont ses 

mésaventures dans les montagnes du Canada pendant les campagnes en Acadie (1682, 

1683, 1684), et dessine aussi son profil psychologique à travers la méditation face à la 

condition humaine et à sa propre destinée. L’Itinéraire de Paris à Jérusalem est aussi 

un récit de voyage qui revêt un caractère autobiographique : « Mémoires d’une année de 

ma vie ». Récit au passé simple avec une vision subjective mêlée d’émotion et de 

méditation, l’Itinéraire est « le voyage vers soi » marqué par l’épanchement du moi, 

bien qu’il soit en mejeure partie constitué d’emprunts et de citations. Chateaubriand y 

évoque son enfance et se refère souvent aux souvenirs de ses voyages antérieurs. 

Nerval, lui, réticent à faire sa propre biographie, s’intéresse beaucoup plus à celle de 

personnages excentriques dont la vie est d’une certaine manière liée à la folie, ce qu’il 

aborde en remettant en question la distinction entre la raison et le delire. Raoul Spifame, 



 

 153

en proie à un état de dédoublement, croît être le roi Henri II de par sa ressemblance 

physique. Hakem, destitué du trône de calife et emprisonné dans le Moristan, doute, par 

instants parmi les fous, de sa divinité “d’abord révélée dans les extases du hachisch” 

(II : 548). Brisacier, oubliant son état d’acteur, s’identifie au personnage de son rôle. 

Cazotte et Cagliostro possèdent respectivement le don de la prophétie et l’esprit 

réformateur. Dans une autre optique, les personnages dont Nerval écrit la biographie 

sont pour la plupart les marginaux de l’Histoire, dans la grande lignée de Caïn, race 

opprimée et oppositionnelle. À titre d’exemple, les illuminés du XVIIIe siècle étaient 

“soupçonnés d’avoir fait partie des associations mystiques dont l’influence prépara la 

Révolution” (II : 1132). 

Sylvie, Octavie, Pandora sont toutes fondées sur des expériences vécues de l’auteur. 

Octavie est liée aux deux séjours napolitains : le premier en automne 1834, le deuxième 

en décembre 1843. Mais la chronologie y est brouillée, puisque le premier séjour est 

déplacé au printemps 1835. Pandora relate trois jours de folie. Sylvie raconte les amours 

perdus du narrateur nervalien liés aux souvenirs d’enfance et d’adolescence de l’auteur 

dans le Valois. Le Voyage en Orient, Lorely, Les Nuits d’octobre et les Promenades et 

Souvenirs sont des récits personnels réalisés sous la forme du récit de voyage : un grand 

voyage en Orient, un Grand Tour européen, un petit voyage sous le signe de la 

promenade ou de l’errance. Enfin, Aurélia, transcription de l’expérience d’un délire en 

récit, est aussi un voyage intérieur, une quête d’identité à travers l’errance dans Paris. 

Ce qui est spécifique dans le récit nervalien, c’est que l’écriture autobiographique se 

présente sous la forme du récit de voyage. Elle apparaît en un sens déguisée ou 

transposée, Nerval révélant son autoportrait par fragments éparpillés. Comme nous 

l’avons déjà mentionné plus haut, les récits nervaliens ne remplissent toutes les 

conditions indispensables pour être des autobiographies à part entière, mais ils doivent 

être rangés dans l’espace autobiographique. 

 



 

 154

 
 



 

 155

Deuxième Partie : Récit de voyage de Nerval 

 

Cette deuxième partie est consacrée à l’analyse du récit nervalien dans la perspective 

du récit de voyage. Nos outils d’analyse sont issus tant de la narratologie de Gérard 

Genette que de l’étude théorique du récit de voyage présentée dans la première partie. 

Nous porterons notre attention aussi bien sur l’intertextualité que sur l’autobiographie. 

Notre étude du récit nervalien sera centré sur le Voyage en Orient et Les Faux Saulniers, 

sans exclure pour autant d’autres récits où le voyage joue un rôle important comme 

trame : Lorely, Les Nuits d’octobre, Promenades et Souvenirs, Aurélia, etc. 



 

 156

L’évolution du voyage : du Voyage en Orient à Aurélia. 

Après le grand périple en Orient pendant toute l’année 1843, les itinéraires des 

voyages nervaliens se rétrécissent au fil du temps, tant au plan de la durée qu’à celui de 

de l’espace. Au grand voyage et au Grand Tour se substituent avec le temps un petit 

voyage, une promenade, une déambulation ou une errance. Le mode de déplacement à 

pied domine et la manière de voyager dépend souvent du hasard ; par suite le voyageur 

prend une figure fantaisiste comme promeneur, déambulateur et vagabond. La 

découverte de pays étrangers laisse place petit à petit à la visite du Valois et des 

environs de Paris, et au bout du compte à la quête du moi comme dans Aurélia. 

Les textes publiés, à partir de 1851 jusqu’à la mort de Nerval, sont surtout marqués 

par le récit de voyage. L’adoption du récit de voyage n’est pas sans rapport avec la 

liberté de ton et de style. Car l’écriture du voyage est essentiellement fragmentaire et 

discontinue, libérée des règles d’un genre bien déterminé. L’écriture fragmentaire de 

Nerval est faite de micro-récits, portraits, épisodes, contes, dialogues, etc. Ces formes ne 

sont pas indifférentes au mode de publication en feuilleton dans les journaux et les 

revues. Le fil conducteur du récit s’atténue, et la digression s’amplifie jusqu’à l’excès, 

comme dans Les Faux Saulniers. D’un autre côté la part du discours autobiographique 

augmente d’une oeuvre à l’autre : depuis le Voyage en Orient jusqu’à Aurélia en passant 

par Les Faux Saulniers, Les Nuits d’octobre, les Promenades et Souvenirs. En un sens, 

les œuvres de la dernière période semblent un long acheminement vers “la conquête du 

je” 420, c’est-à-dire le droit de dire « je » et de se raconter. Cependant, il faut faire 

attention à l’écriture autobiographique sous forme de récit de voyage, puisque le lu et le 

vécu s’y mêlent l’un à l’autre. C’est surtout le cas dans le Voyage en Orient, écrit après 

son voyage réél, et fondé sur divers intertextes, la majeure partie du récit débordant de 

sources livresques. 

                                                 
420 Voir Gérard Genette, Figures III, p. 256. 



 

 157

 

Chapitre 1. Voyage réaliste 

1. Voyage en Orient 

La génèse du Voyage en Orient est de première importance dans la mesure où, non 

seulement ce texte exerce une influence décisive sur les suivants, mais où ce récit est le 

lieu de naissance d’un mythe personnel de l’Orient, qui sera récurrent dans les 

hypertextes. Au départ, Nerval a rédigé par bribes des avant-textes du futur Voyage en 

Orient, qui ont été publiés en feuilleton dans les journaux et les revues421 sans l’idée 

préalable de les rassembler en un ensemble. Au bout d’une longue élaboration d’une 

dizaine d’années, le texte intégral définitif, en deux volumes de près de quatre cents 

pages chacun, est publié chez Charpentier à la fin mai 1851. Ainsi, le Voyage en Orient 

est une construction à partir de fragments antérieurement publiés, réalisée par 

remaniement, recomposition et réorchestration des avant-textes. Ce procédé est appliqué 

également à Lorely parue en 1852. 

Les chapitres I et II de l’« Introduction » sont d’abord publiés en feuilleton sous le 

titre « Lettres de voyage » dans La Presse le 28 janvier 1840. La partie de l’Autriche, 

compte rendu du voyage de 1839, a été écrite entre 1839 et 1840 avant le voyage de 

1843. Nerval reprend encore « Les Amours de Vienne » et les met en tête du Voyage en 

Orient sous le titre « Introduction : Vers l’Orient ». La relation concernant la Grèce est 

en partie fictive, puisque Nerval n’a pas réellement visité l’île de Cythère. Les deux 

derniers chapitres de l’« Introduction » paraissent le 11 février 1844 dans L’Artiste : 

« XIX. Les Cyclades » et « XX. Saint-Georges ». Cette partie doit largement aux 

emprunts, en particulier, les passages sur Malte et Syra. 

                                                 
421 Dans L’Artiste de 1844 à 1846, dans la Revue des Deux Mondes en 1846 et 1847, en 1850 dans le 

quotidien Le National. 



 

 158

Le compte rendu de l’étape égyptienne du voyage en Orient de 1843, est publié sous 

le titre « Les Femmes du Caire » en 1846 dans la prestigieuse Revue des Deux 

Mondes422, alors dirigée par François Buloz. À noter que la partie concernant la 

coutume du mariage doit massivement à Account of the Manners and Customs of the 

Modern Egyptians d’Edward William Lane, publié en 1837. 

« Druses et maronites », comprenant l’« Histoire du calife Hakem » et relation du 

Liban, sont publiés toujours dans la Revue des Deux Mondes en 1847. Et le tome 

premier des Scènes de la vie orientale paraît dans l’édition Sartorius en février 1848, le 

tome second, à la fin de 1849. 

Enfin, « Les Nuits du Ramazan », consacrées à Constantinople, paraissent entre 1847 

et 1850. De mars à mai 1850, la quatrième partie du futur Voyage en Orient, contenant 

l’« Histoire de la reine du matin et de Soliman prince des génies», paraît en feuilleton 

dans Le National. Un chapitre intitulé « Péra » de la section « Épilogue » des « Druses 

et Maronites » n’est publié qu’en 1851. 

En conséquence, l’ordre des publications en feuilleton ne correspond pas exactement 

à celui du texte définitif. De plus, une différence importante entre le texte intégral et les 

avant-textes publiés en feuilleton423, tient au retrait de la plupart des patronymes des 

personnes rencontrées par le voyageur nervalien. Les personnages nommés en toutes 

lettres dans les textes antérieurs sont ensuite désignés par leur origine, leur état, une 

initiale suivie d’astériques, etc. Par suite, s’accroît la part fictionnelle, tandis que la part 

de l’autobiographie diminue. À titre d’exemple, Camille Rogier, ancien compagnon de 

                                                 
422 Créée en 1829, la Revue des Deux Mondes a été dirigée par Buloz depuis 1831 pendant quarante-

six ans, continue à paraître de nos jours. Elle était une périodique la plus importante sous la monarchie de 

Juillet, considérée longtemps comme un marche-pied de l’Académie. Nerval y publie également Les 

Poésies de Henri Heine (1848), Les Confidences de Nicolas (1850), Les Fêtes de mai en Hollande 

(1852), et surtout Sylvie (1853). 
423 Sur ce sujet, voir Hisashi Mizuno, Nerval, L’écriture du voyage, Honoré Champion, 2003. 



 

 159

jeunesse du Doyenné, est simplement dit « mon ami » ou « le peintre », et l’hôte 

arménien désingé « B***  Effendi » au lieu de Boghos-Effendi joailler du sultan. 

 

« Deux voyages différents en un voyage continu » 

L’auteur fusionne en un seul voyage continu deux voyages différents pour obtenir 

une certaine cohérence dans la construction du récit. Le voyage de 1839 à Vienne se 

transforme en préambule du voyage en Orient de 1843, au moyen de l’itinéraire fictif 

« de Vienne à Syra via Trieste » et du récit imaginaire de la croisière aux îles grecques, 

notamment le voyage à Cythère. La relation du voyage de 1839 occupe 

l’« Introduction : Vers l’Orient », donnant un avant-goût de l’Orient. Si l’on tient le 

Voyage en Orient pour un récit initiatique424, l’« Introduction : Vers l’Orient» se lit 

comme une étape préparatoire pour le candidat qui veut accéder au monde mystique, en 

particuler au pays de la déesse Isis. À ce propos, rappelons que l’épisode de la mort est 

récurrent : meurent un Anglais en escale de l’Adriatique, le consul français en Égypte, 

Hakem, Adoniram... De surcroît, pour le narrateur nervalien l’Égypte est un vaste 

tombeau, et dans cette perspective les pyramides, qui représentent le monde souterrain 

de l’au-delà, sont emblématiques. En revanche, l’Égypte contemporaine ne présente que 

ruines et cendres, aux yeux du voyageur que cette déception entraîne dans le monde du 

rêve et le monde mythique et religieux sous forme d’un conte.  

L’atmosphère nocturne envirante de Vienne, ville théâtrale par excellence, est une 

annonce de la prochaine étape. Vienne préfigure l’Orient425. La fête de la Saint 

Sylvestre, marquée par son atmosphère onirique, donne un avant-goût du mystérieux 

Orient, représenté par le masque et le voile que le futur initié doit découvrir peu à peu. 

                                                 
424 L’initiation antique égyptienne est transposée dans le conte légendaire « Pryamides ». 
425 Au niveau de l’ordre du récit, l’étape de Vienne forme le récit proleptique qui annonce la 

prochaine étape. Au contraire, l’« Histoire du kalife Hakem » et l’« Histoire de la reine du matin » 

évoquent leur étape précédente dans l’ordre du récit. Ainsi, la première renvoie à l’étape du Caire alors 

que la deuxième réfléchit l’étape de Beyrouth. 



 

 160

Le voyageur-initiateur doit remonter le temps vers le lointain passé pour parvenir 

jusqu’à l’origine du monde. La ville de Vienne ne se représente-t-elle pas déjà comme 

un ville du XVIIIe siècle comparée à Paris du XIXe siècle ? Au niveau temporel du récit 

le sens du voyage en Orient est une remontée vers le passé et même vers l’origine du 

monde. 

Le texte intégral du Voyage en Orient est en apparence fondé sur la recomposition 

selon le principe de la chronologie et la géographie, quoique Nerval arrange le récit 

pour lui donner une unité d’ensemble. Publiés d’abord en fragments autonomes, ces 

avant-textes sont rassemblés dans un ensemble comme une mosaïque hermétiquement 

composée. Quant à l’écriture du voyage, elle est caractérisée par l’emprunt des ouvrages 

d’autrui et l’insertion du récit fictionnel. D’une part, Nerval cite, emprunte, mélange, 

amalgame, pille nombre d’intertextes ; d’autre part, il réutilise des textes anciens 

comme « Les Amours de Vienne » et « Ni Bonjour, ni Bonsoir ». Ce procédé évolue, et 

se renforce pendant la dernière période de sa carrière. Il atteint son point culminant dans 

Les Faux Saulniers et La Bohême galante. 
 

1) Voyage réel et voyage imaginaire  

Nerval fait fusionner deux voyages différents et discontinus en un seul continu dans 

le Voyage en Orient. Tantôt il invente un itinéraire fictif, tantôt il intercale un voyage 

imaginaire. L’itinéraire réel et l’itinéraire fictif se mêlent l’un à l’autre. Par exemple, le 

passage par l’île de Cérigo appartient au voyage fictif. Le voyage imaginaire se présente 

aussi sous la forme d’un conte légendaire enchâssé dans chaque partie. De surcroît, les 

trajets non détaillés sont évoqués par un lieu ou un épisode, de même les étapes omises 

sont rappelées par une brève remarque liée au lieu et à l’histoire. À titre d’exemple, le 

village de Nazareth n’est désigné, à huit lieues de distance, que par l’étoile du matin. 



 

 161

Dans l’ensemble le voyage se déroule, au premier degré, sous le signe de la quête da 

la femme idéale dans le monde réel ; par contre, au deuxième degré, la quête profonde 

est celle de la création artistique dans le monde mythique et religieux.  

En 1839, Nerval fait un voyage dans le sud de l’Allemange, en Suisse et à Vienne 

pendant quatre mois : à l’aller, il quitte Paris le 31 octobre 1839, passe par Lyon, Bourg, 

Genève, Lausanne, Berne, Zurich, Constance, Lindau, Munich, Salzbourg, Linz, arrive 

à Vienne le 19 novembre ; au retour, il quitte Vienne le 1er mars 1840, rentre Paris426. 

La relation de ce voyage constitue le début de l’« Introduction ».  

Un an plus tard, rétabli après sa première crise avérée en novembre 1841, Nerval 

quitte Paris le jeudi 22 décembre 1842. Il arrive à Lyon le 24 ou 25. De Lyon à Avignon 

il se déplace en bateau. Il embarque à Marseille pour le Proche-Orient le 1er janvier 

1843, sur Le Mentor, un bateau-poste de l’État. Arrivé probablement à Malte le 8 

janvier 1843, il embarque pour Syra le 9 sur le Minos, y fait escale le 11, et le même 

jour repart pour Alexandrie sur le Léonidas. Il va d’Alexandrie au Caire en bateau « en 

six jours ». Avec son compagnon de voyage Joseph de Fonfride, amateur orientaliste, il 

séjourne au Caire environ trois mois427, assiste à la pâque des Cophtes des Grecs, à la 

fête turque de la naissance du Prophète, et à celle du retour des pèlerins de la Mecque, 

visite le palais et les jardins d’Ibrahim-Pacha428, Héliopolis, les jardins de Schoubra, 

l’île de Roddah, Giseh, les Pyramides, etc. En réalité Joseph de Fonfride avait acheté 

une esclave indienne qui ne semblait pas avoir quitté le Caire, que Nerval a transposée 

en Zeynab, une javanaise, dans le Voyage en Orient. Dans le récit, Zeynab accompagne 

le voyageur nervalien jusqu’en Syrie. Le 2 mai 1843, Nerval quitte le Caire et arrive en 

                                                 
426 Voir “la Chronologie” par Michel Jeanneret du Voyage en Orient de Nerval, GF Flammarion, 

1980, p. 8. Sur le programme des publications, voir Gabrielle Malandain, « Organisation progressive du 

Voyage en Orient », Nerval ou l’incendie du théâtre, José Corti, 1986, p.54-55. 
427 Dans le récit, il demeure au Caire six mois : “[...] j’allais passer là les six mois les plus ennuyeux 

de ma vie, [...]”. (II : 262) 
428 Le fils de Méhémet-Ali. 



 

 162

six jours à Damiette. Il y embarque sur un bateau grec pour Beyrouth, qui fait escale à 

Jaffa et à Saint-Jean-d’Acre. Il reste au Liban environ trois mois. De Beyrouth il part 

pour Constantinople en passant par Chypre, Rhodes, Smyrne et quelques îles grecques. 

Son compagnon Fonfride quitte Contantinople en septembre 1843. En revanche, Nerval 

y demeure et retrouve son ancien camarade du Doyenné, Camille Rogier, installé à 

Constantinople depuis trois ans. Celui-ci devient à la fois le drogman et l’initiateur de 

celui-là. Nerval passe la période du Ramadan à Constantinople, assistant à plusieurs 

fêtes grecques et turques, se promenant aux Eaux-Douces d’Asie et en quelques autres 

endroits ; il y séjourne jusqu’au petit Baïram célébré le 25 octobre. Enfin, il quitte 

Constantinople pour la France sur l’Eurotas, un bateau-poste de l’État, le 27 ou le 28 

octobre 1843, rentre à Paris début 1844, après être passé par Syra, Malte et Naples429.  

Le voyage de 1843, d’un an à peu près, est un grand périple méditerranéen. Son 

itinéraire est centré sur le triangle Le Caire-Beyrouth-Constantinople, trois villes pivots. 

Ce circuit se démarque nettement de celui, traditionnel, de ses deux fameux 

prédécesseurs, Chateaubridand et Lamartine, dans lequel les principales étapes sont 

constituées d’Athènes, Jérusalem430 et le Caire, trois grands centres culturels. Nerval 

remplace Athènes par des îles méditerranéennes, et Jérusalem par Beyrouth. 

L’évitement d’Athènes et de Jérusalem est chargé de sens dans le voyage nervalien. Il 

signifie d’abord un détour par rapport au voyage traditionnel, et permet en même temps 

d’éviter la répétition du discours antérieur. Chataubriand et Lamartine partent en Orient 

en tant que pèlerins-historien-poète, et leur voyage a certes un aspect archéologique et 

biblique. Leur intérêt est essentiellement tourné vers le passé, les ruines de l’Antiquité. 

                                                 
429 De Constantinople, Nerval retourne en compagnie de Camille Rogier jusqu’à Naples le 18 

novembre. Les deux amis séjournent à Naples une douzaine de jours, visitent Herculanum, Pompéi et la 

famille Gargallo. Ces événements sont transposés dans Octavie. Rogier part le 30 novembre pour la 

France, et le 1er décembre Nerval s’embarque sur le Francesco Primo, arrive à Marseille via Livourne et 

Gênes. Avant de rentrer à Paris, Nerval visite Toulon, Nîmes, Arles et Beaucaire. 
430 Nerval comble la lacune de son étape de Jérusalem par un couple grec de pélerins qui visite la 

Terre Sainte. 



 

 163

Munis de connaissances classiques et d’informations provenant des voyages antérieurs, 

ils redécouvrent l’Orient oublié et enseveli, à travers des traces et des fragments. Les 

deux voyageurs passent rapidement de lieu en lieu, sans se frotter à le réalité locale. Ils 

se bornent à reconnaître sur place les ruines qu’ils connaissent déjà par des lectures. 

Toutefois, leur écriture du voyage est caractérisée par la vision subjective, elle n’a rien 

de voyage savant marqué par le discours érudit objectif. Nerval, lui, part pour l’Orient 

comme néophyte voulant s’initier au monde oriental à la fois mystique et religieux, il va 

donc à la rencontre des habitants locaux. Dans cette perspective, le voyage 

archéologique et biblique laisse place au voyage initiatique et réaliste.  

 

« Le voyage réaliste » et « le voyage imaginaire » 

Ce qui distingue nettement Nerval de ses illustres prédécésseurs Chateaubriand et 

Lamartine, c’est qu’il tente d’entrer en contact avec l’Orient tel qu’il est, et qu’il parle 

non seulement de l’Orient antique et mythique, mais aussi de l’Orient contemporain 

décevant et dégradé431. Cependant, Nerval partage avec eux un point important dans 

l’écriture : l’emprunt massif à des ouvrages orientalistes. Il s’approprie les textes de 

William Lane, Silvestre de Sacy, d’Herbelot et Volney dans son Voyage en Orient. Sur 

le plan de l’intertextualité, l’appropriation nervalienne relève du plagiat. Toutefois, ce 

n’est pas un pur pillage mais un emprunt remanié, voire une refonte ou une réécriture de 

l’hypotexte. À titre d’exemple, la partie consacrée aux mœurs de mariages égyptiens 

emprunte largement à l’ouvrage de Wiliam Lane, et l’« Histoire du calife Hakem », à 

celui de Silvestre de Sacy. Mais ces récits fondés sur l’emprunt ont une dimension 

créative grâce à la réécriture. Si bien que Nerval met en scène et même en dialogue, 

                                                 
431 La vision participante du narrateur est ambivalente, car il voit les idées reçus formées au préalable, 

et en même temps il donne sa vision critique à l’égard de la réalité. Par exemple, dans un chapitre intitulé 

« Départ » (II : 396-397), la position du narrateur est bien dévoilée. Celui-ci regrade à la fois une Égypte 

du passé et une Égypte contemporaine. 



 

 164

l’exposé des moeurs locales, comme s’il en avait été le témoin, et le récit est animé 

comme un reportage direct.  

Le voyageur nervalien s’installe au Caire432, non pas dans un hôtel, mais dans une 

maison du quartier cophte. Il porte le costume local et se coiffe à l’orientale pour 

s’assimiler à la vie orientale, déambule dans la rue sans drogman ni compagnon et 

essaie d’apprendre l’arabe. Son attitude s’apparente à celle de l’ethnologue qui s’installe 

sur le terrain en tant qu’observateur-participant. En revanche, lié à la quête de la femme 

idéale, l’épisode de l’achat d’une esclave au Caire et celui d’un projet de mariage avec 

Saléma à Beyrouth font un effet de réel donnant un aspect romanesque au récit de 

voyage présumé factuel. Le statut du narrateur-héros domine dans ce genre de récit 

romanesque comme dans « Les Amours de Vienne ». 

Une autre caractéristique du Voyage en Orient se trouve dans sa dimension 

fictionnelle. Le récit factuel s’y mêle constamment et sans contrainte au récit fictionnel 

comme dans Le Rhin de Hugo. Ainsi le vécu du voyageur s’allie avec ce qui est 

imaginaire. Nerval intercale un conte, une anecdote, un récit d’aventures pour rapporter 

de manière réaliste le récit qui dépasse l’expérience vécue. Remarquons aussi que 

l’ampleur du récit fictionnel augmente de manière constante à mesure qu’on approche 

de la fin du récit. À l’inverse, les éléments autobiographiques se réduisent de manière 

progressive de l’« Introduction » aux « Nuits du Ramazan ». 

En plus d’enchâsser un récit fictionnel, l’auteur invente un itinéraire fictif. Au lieu de 

suivre l’itinéraire réel de Nerval, le voyageur passe de Vienne à Trieste, et de là monte 

sur le bateau autrichien, longe la côte dalmate, et fait escale à Syra. C’est là où 

s’accordent effectivement l’itinéraire réel de l’auteur et l’itinéraire imaginaire du 

voyageur nervalien. Dans le voyage réel, Nerval, parti de Paris, s’embarque à Marseille 

passe par Malte et Syra, et arrive à Alexandrie. Nerval inclut aussi une escale fictive à 

Cérigo-Cythère, qu’il n’a pas plus visitée que Trieste. De même, l’achat d’une esclave 

                                                 
432 Nerval y séjourne du 7 février au 2 mai 1843. 



 

 165

au Caire est une pure invention. Ce n’est pas le voyageur nervalien, mais c’est Joseph 

de Fonfride son compagnon de voyage, qui l’acheta433. Une autre remarque s’impose à 

propos de ce compagnon : il n’est jamais mentionné dans le Voyage en Orient434, bien 

que Nerval ait voyagé avec lui pendant plus de huit mois, du début jusqu’en septembre 

1843435. Nerval veut-il prouver son autonomie et son indépendance au cours de ce grand 

périple ? Ou efface-t-il Fonfride pour donner à son voyage une tournure solitaire et 

initiatique ? À la place de son compagnon de voyage réel, Nerval introduit de nombreux 

guides-initiateurs à l’Orient : au Caire, le drogman Abdallah ; M. Jean, ancien soldat de 

l’armée napoléonienne ; Mme Bonhomme, propriétaire d’un magasin ; à Beyrouth, Mme 

Carlès directrice d’une école de jeunes filles ; à Constantinople, Camille Rosier ancien 

camarde du Doyenné, etc. Ces personnages, indispensables pour communiquer en 

langue étrangère, ont rôle de drogman et d’initiateur dans la société locale. À l’inverse, 

Nerval présente solennellement son compagnon de route dans Les Faux Saulniers, 

Lorely et Les Nuits d’octobre, et lui donne le rôle d’interlocuteur du narrateur. Bien que 

le Voyage en Orient se fonde sur le voyage réel de l’auteur, le caractère fictionnel est 

renforcé par l’effacement des patronymes, la déformation de l’itinéraire et d’un fait 

autobiographique, sans compter l’insertion d’un épisode romanesque et d’un conte. 

Enfin, le Voyage en Orient s’élève au niveau du voyage littéraire à travers l’opération 

de la réécriture et la recomposition. 

                                                 
433 La lettre de Nerval à Gautier écrite du Caire le 2 mai 1843 : “Le Fonfride est assez convenable. Il a 

acheté une esclave indienne – et comme il voulait me la faire baiser je n’ai pas voulu alors il ne l’a pas 

baisée non plus, nous en sommes là. Cette femme coûte très cher et nous ne savons plus guère qu’en 

faire, [...].” (I : 1396) 
434 “Le 1er janvier 1843, Gérard de Nerval et Joseph de Fonfrède [sic] s’embarquent à Marseille sur Le 

Mentor et se préparent à passer plus de huit mois ensemble, partageant vaisselle, daguerréotype, loyer, 

domestiques... ainsi que Zeynab, l’esclave de javanaise.” Lise Schreiber, Seul dans l’Orient : les voyages 

de Nerval et Du Camp, p. 41. 
435 Fonfride partage avec Nerval jusqu’à une partie de séjour à Constantinople et rentre en France 

pour un procès en septembre 1843. L’arrivée de Nerval à Constantinople est présumée être fin juin ou 

début juillet 1843. Nerval s’embarque le 28 octobre 1843 sur un bateau de l’État l’Eurotas. 



 

 166

 
2) Voyage réaliste et voyage romanesque 

Examinons de nouveau le métadiscours du narrateur-auteur sur son écriture du 

voyage, situé à la fin du texte en tant qu’épilogue :  

 

Que te dirai-je encore, mon ami? Quel intérêt auras-tu trouvé dans ces lettres heurtées, diffuses, 

mêlées à des fragments de journal de voyage et à des légendes recueillies au hasard ? Ce désordre 

même est le garant de ma sincérité; ce que j’ai écrit, je l’ai vu, je l’ai senti. — Ai-je eu tort de 

rapporter ainsi naïvement mille incidents minutieux, dédaignés d’ordinaire dans les voyages 

pittoresques ou scientifiques? (II : 790-791) 

 

Nerval souligne que son récit est caractérisé par le mélange des genres (les lettres 

mêlées au journal et au conte) et que sa sincérité est garantie par l’écriture fragmentaire 

en un style non élaboré (“lettres heurtées, diffuses”). Son voyage est d’une part réaliste 

fondé sur “des fragments de journal de voyage”, et d’autre part romanesque, du fait de 

l’intercalation de “légendes recueillies au hasard”. Nerval met l’accent sur son voyage 

réaliste : 

 

Les lettres et les souvenirs de voyage, réunis dans ces deux volumes, étant de simples récits 

d’aventures réelles, ne peuvent offrir cette régularité d’action, ce noeud et ce dénouement que 

comporterait la forme romanesque. (II : 839) 

 

Compte tenu des deux citations ci-dessus, nous constatons que Nerval adopte la lettre 

et le journal pour affirmer l’authenticité de son voyage. À cet égard, Daniel Sangsue fait 

une remarque éclairante : “La revendication d’authenticité est un point essentiel. Bien 

que la matière du Voyage soit empruntées pour une bonne part à des ouvrages 

d’orientalisme, que plusieurs étapes et épisodes soient totalement imaginaires, et bien 

qu’il le fasse passer ça et là ouvertement pour une fiction, le narrateur éprouve à maintes 



 

 167

occasions le besoin d’insister sur le réalisme de son récit”436. Nerval souligne encore 

que son voyage se démarque des voyages pittoresques, comme ceux de Chateaubriand 

et de Lamartine, et des voyages scientifiques, comme celui de Volney, puisque ses 

« lettres et souvenirs de voyage » sont marqués par à la fois le regard subjectif (“ce que 

j’ai écrit, je l’ai vu, je l’ai senti”) et le procédé réaliste (“rapporter ainsi naïvement mille 

incidents minutieux” et faire “de simples récits d’aventures réelles”).  

 

« Impressions de voyage ou roman-voyage » 

À propos de son Voyage en Orient, Nerval parle d’« impressions de voyage » et de 

« roman-voyage ». Les « impressions de voyage » étaient une forme mise à la mode la 

publication des Impressions de voyage en Suisse de Dumas en 1834. Avant cet ouvrage, 

la première relation du Voyage en Orient de Lamartine s’intitule Souvenirs, 

impressions, pensées et paysages, pendant un voyage en Orient (1832-1833). Nerval 

cite aussi comme modèles des auteurs étrangers d’« impressions de voyage » : Sterne, 

auteur du Voyage sentimental (en France et en Itlaie), Casanova, le captitaine Cook, 

Hoffmann437, Heine. Il fait référence également à plusieurs auteurs des voyages 

imaginaires : Lucien, Merlin Coccaïe, Rabelais, Lepays, d’Assoucy, Cyrano, etc. On 

notera que ce sont des auteurs de récits excentriques, c’est-à-dire du genre anti-

romanesque.  

L’écriture nervalienne du voyage se caractérise d’un côté par d’incessantes références 

à des modèles littéraires, d’un autre côté par la réécriture et la recomposition 

d’emprunts. Elle est essentiellement destinée à la peinture des « sensations, sentiments, 

impressions, tableaux ». Nerval précise sa façon d’écrire le journal de voyage au 

                                                 
436 Daniel Sangsue, Le Récit excentrique, p. 359. 
437 Le voyageur nervalien se nomme “un voyageur enthousiaste” (« Route de Genève », II : 176) 

l’expression empruntée à Hoffmann (« der reisende Enthusiast »). Nerval publie deux articles titrés 

« Sensations d’un voyageur enthousiaste » les 1er mars et 15  mars 1846 dans L’Artiste. Ceux-là 

correspondent aux chapitres I, III, IV de l’« Introduction » du Voyage en Orient.    



 

 168

chapitre de l’«Introduction », intitulé « les Amours de Vienne », dans lequel le narrateur 

fait référence aux textes de Sterne, Casanova et le capitaine Cook en tant que modèles 

du récit de voyage :   

 

Tu m’as fait promettre de t’envoyer de temps en temps les impressions sentimentales de mon 

voyage, qui t’intéressent plus, m’as-tu dit, qu’aucune description pittoresque. Je vais commencer. 

Sterne et Casanova me soient en aide pour te distraire. J’ai envie simplement de te conseiller de les 

relire, en t’avouant que ton ami n’a point le style de l’un ni les nombreux mérites de l’autre, et 

qu’à les parodier il compromettrait gravement l’estime que tu fais de lui. Mais enfin, puisqu’il 

s’agit surtout de te servir en te fournissant des observations où ta philosophie puisera des maximes, 

je prends le parti de te mander au hasard tout ce qui m’arrive, intéressant ou non, jour par jour si je 

le puis, à la manière du capitaine Cook, qui écrit avoir vu un tel jour un goëland ou un pingouin, 

tel autre jour n’avoir vu qu’un tronc d’arbre flottant ; ici la mer était claire, là bourbeuse. Mais à 

travers ces signes vains, ces flots changeants, il rêvait des îles inconnues et parfumées, et finissent 

par aborder un soir dans ces retraites du pur amour et de l’éternelle beauté. (II : 201) (La mise en 

italique est de nous.) 

 

Le voyage nervalien se déroule sous le signe des « impressions sentimentales » centrées 

sur le divertissement d’après Sterne et Casanova, et sur l’observation personnelle 

d’après les contingences de la vie quotidienne à la manière du capitaine Cook. Il s’agit 

non pas d’un voyage traditionnel, mais plutôt d’un voyage humoristique, surtout dans la 

partie où le narrateur autodiégétique raconte son vécu en tant que héros comme dans 

« Les Amours de Vienne ». Mais l’attitude nervalienne à l’égard de ses modèles 

littéraires est toujours ambivalente, à la fois de rapprochement et d’éloignement comme 

on le percçoit dans la citation plus haut. 

Le Voyage en Orient a certes un aspect romanesque ; l’auteur le dit lui-même 

« roman-voyage ». « Les Amours de Vienne » et l’« Histoire de Zeynab au Caire et de 

Saléma au Liban » sont, par leur intrigue, des récits romanesques, bien qu’ils soient 

censés raconter des événements réellement vécus par le voyageur nervalien. Le « je »-

narrateur assume pleinement le rôle de héros dans ces récits romanesques. La mise en 

scène des événements sentimentaux et la théâtralisation par le dialogue contribuent à 



 

 169

attirer la curiosité du destinataire et à renforcer l’authenticité de l’épisode. L’auteur 

explicite sa manière de se conduire, sa façon de réorganiser son voyage dans le chapitre 

intitulé « Le Matin et le soir » : 

  

Tu le sais, et c’est ce qui a peut-être donné quelque intérêt jusqu’ici à mes confidences, j’aime à 

conduire ma vie comme un roman, et je me place volontiers dans la situation d’un de ces héros 

actifs et résolus qui veulent à tout prix créer autour d’eux le drame, le noeud, l’intérêt, l’action en 

un mot. Le hasard, si puissant qu’il soit, n’a jamais réuni les éléments d’un sujet passable, et tout 

au plus en a-t-il disposé la mise en scène ; aussi, laissons-le faire, et tout avorte malgré les plus 

belles dispositions. Puisqu’il est convenu qu’il n’y a que deux sortes de dénouements, le mariage 

ou la mort, visions du moins à l’un des deux... car jusqu’ici mes aventures se sont presque toujours 

arrêtées à l’exposition : [...]. (II : 506) 

 

À l’inverse du diariste qu’il avoue être, relatant au jour le jour sa vie quotidienne, le 

narrateur-auteur cherche en même temps à écrire un récit romanesque et dramatique. 

Héros de sa propre histoire, il veut mener une intrigue comme dans un roman en se 

mettant en scène lui-même. Mélange de récit autobiographique et de récit romanesque, 

le Voyage en Orient accède au statut du récit de voyage littéraire dans la mesure où les 

« impressions » du voyage réalistes se mêlent au « roman-voyage » romanesque. 
 

3) Clichés du voyage 

Le récit de voyage est parsemé, en règle générale, de clichés et de redites de voyages 

antérieurs, notamment au niveau des informations sur les lieux de visite, où se répètent 

avec quelques variantes et modifications la description du paysage et des coutumes, les 

éléments de géographie, de politique, d’histoire, etc. Les mêmes accidents sont 

récurrents dans les récits de voyage antiques et modernes : naufrage, tempête, neige, 

vol, famine, etc. À cela s’ajoute la redite d’une légende, d’un conte, d’une anecdote, 

d’un épisode liés au lieu, à l’histoire et à quelque personnalité locale. 

Examinons la façon typique de présenter une ville dans le voyage nervalien. Elle est 

partout systématique et isotopique. Au chapitre consacré à Liège dans Lorely, Nerval 



 

 170

résume bien sa vision générale de la ville : “Dans toute la ville, les trois centres 

importants sont l’hôtel de ville, la cathédrale et le théâtre” (III : 184). La présentation 

des trois centres se répètent similairement dans d’autres villes. À l’exception d’une 

mention brève et typique sur le paysage, les coutumes et la cuisine, Nerval centre 

particulièrement son attention sur les spectacles en chaque ville. N’oublions pas que 

Nerval est chroniqueur dramatique. Chaque ville a son spectacle : théâtre, opéra, bal, 

cirque, fête foraine, etc. Dans cette optique, Vienne, ville-théâtre, est le modèle de 

toutes villes. Dans Les Faux Saulniers, la foire de Soisson est présentée à travers la 

représentation de Lucrèce Borgia, drame de Hugo. Meaux et La Haye représentent dans 

leur théâtre Les Salimbanques, comédie-parade de Dumersan et Varin. Nerval fait des 

remarques sur le spectacle, lorsqu’il n’y a pas d’événement spécial ni d’anecdote 

historique à rapporter. 

Considérons la description de Genève. Nerval énumère tout simplement quelques 

éléments stéréotypés et typiques, sans faire d’analyse détaillée ni donner d’impression 

subjective. Il s’agit d’une description objective et sommaire à la manière d’un guide de 

voyage : 

 

La cusine est assez bonne à Genève, et la société fort agréable. Tout le monde parle parfaitement 

français, mais avec une espèce d’accent qui rappelle un peu la prononciation de Marseille. Les 

femmes sont fort jolies, et ont presque toutes un type de physionomie qui permettrait de les 

distinguer parmi d’autres. Elles ont, en général, les cheveux noirs ou châtains ; mais leur carnation 

est d’une blancheur et d’une finesse éclatantes, leurs traits sont réguliers, leurs joues sont colorées, 

leurs yeux beaux et calmes. (II : 178) 

 

De la même manière Nerval présente une petite ville438 dépourvue de monument à 

décrire ou d’événement spécifique à raconter. Certaines villes sont liées à une 

personnalité célèbre, comme les villes d’étape dans Lorely. Érasme s’attache à 

                                                 
438 Eisenach est une petite ville, “simple localité allemande, dépourvue de beautés artistiques” (III : 

56). 



 

 171

Rotterdam, Goethe représente Francfort et Weimar, Anvers est la ville de Rubens tout 

comme Amsterdam, la ville de Rembrandt. Une ville reflète une autre ville par des 

rapports métaphoriques ou métonymiques. Amsterdam est la Venise du nord, Bruxelles 

est une “triste contre-façon” (III : 186) de Paris, les kiosques chinois installés dans la 

rue de La Haye pendant la kermesse évoquent “l’aspect des plus belles rues de 

Stamboul pendant les nuits du Ramazan” (III : 205). Saint-Germain rappelle le Paris de 

1820 ; Pontoise, le Paris de 1830 ; Vienne a l’aspect de Paris du XVIIIe siècle. C’est 

ainsi que la description d’une ville est remplacée par la référence à son modèle 

s’appuyant sur la métaphore ou la métonymie. Le principe de substitution par un autre 

objet repose sur le rapport analogique. Et une certaine ironie est perceptible dans le 

processus de la référence au modèle. La réduction de la description évolue vers 

l’abstraction ou la condensation. Ce procédé permet aussi d’échapper au cliché des 

voyages antérieurs. 

Le voyageur nervalien brûle parfois les étapes en se contentant d’une esquisse 

stéréotypée. Ainsi il passe de manière cavalière une ville de moindre importance, en 

faisant une petite remarque impersonnelle. Ce genre de présentation ressemble à bien 

des égards au guide de voyage et, en l’absence d’observation subjective du voyageur, ne 

donne rien d’original. Ainsi en va-t-il des étapes en Suisse. Nerval y consacre un seul 

chapitre intitulé « Paysages suisses », dans lequel il ne donne aucune description digne 

de Genève, Lausanne, Berne et Zurich. C’est pour ainsi dire une manière d’éviter la 

redite de discours antérieurs : 

 

Pardonne-moi de traverser si vite et de si mal décrire des lieux d’une telle importance ; mais la 

Suisse doit t’être si connue d’avance ainsi qu’à moi, par tous les paysages et par toutes les 

impressions de voyage possibles, que nous n’avons nul besoin de nous déranger de la route pour 

voir les curiosités. (II : 186) 

 

De même, le voyageur nervalien passe rapidement Constance, sous prétexte de ne pas 

gâter davantage cette ville dans son imagination, et se contente de citer la salle du 



 

 172

concile, la cathédrale, la place de Jean Huss, sans les visiter. C’est qu’il s’agit de 

dissimuler le grand décalage entre le monde préalablement rêvé et le monde réellement 

découvert. Nerval introduit le récit sommaire par le biais d’une description réductrice ou 

abstraite dépourvue du regard subjectif du voyageur, si bien qu’il minimise la redite et 

le cliché.  
 

4) Mythe oriental 

La description de l’Orient nervalienne constitue une forme de désymbolisation et de 

démytification, alors que la plupart des orientalistes représentent l’Orient idéalisé selon 

le point de vue des occidentaux dominants. Cependant, Nerval n’évite pas toujours les 

stéréotypes dans le Voyage en Orient : les fêtes, les cérémonies civiles et religieuses, 

Mille et Une Nuits, les ruines. Nerval a une vision critique de l’Orient contemporain. 

Préalablement conçu avant le voyage, l’Orient antique rêvé se mêle à l’Orient moderne, 

réel, directement perçu. L’Orient rêvé apparaît sous forme de « contes légendaires » 

empruntés à des ouvrages orientalistes, tels que ceux de Montagu, de de Sacy, de 

d’Herbelot, de Volney, etc.  

La déception n’épargne pas le voyageur nervalien face aux ruines, aux monuments 

dégradés et à la pauvreté des habitants. Regardant la maison de Mansour, ancien 

mamelouk de l’armée française, le narrateur y voit une Égypte contemporaine en pleine 

décadence : “J’eus le coeur serré en songeant que la plus grande partie de la population 

du Caire habitait ainsi des maisons que les rats avaient abandonées déjà comme peu 

sûres” (II : 360). Nerval n’oublie pas de faire allusion à l’Occident contemporain par 

comparaison à l’Orient dégradé. Ainsi, le cheikh Abou-Khaled, compagnon à la sortie 

de l’île de Roddah, déplore la situation du poète au Caire : “Aujourd’hui nous sommes 

seulement des bouches inutiles. À quoi servirait la poésie, sinon pour amuser le bas 

peuple dans les carrefours ?” (II : 361) 



 

 173

Le voyageur nervalien participe volotairement à la vie populaire, au contraire de ses 

fameux prédécesseurs Chateaubriand et Lamartine, passés en tant que chevaliers-

aristocrates sans contact véritable avec les Orientaux ordinaires. Le voyageur nervalien 

s’installe dans une maison du quartier cophte, s’égare à dessein dans les rues du Caire, 

se mêle à la foule, s’habille à la orientale, bref il tente de s’initier à la vie locale. 

En ce qui concerne le mythe oriental, citons longuement Edward Saïd, auteur de 

L’Orientalisme : 

 

Bref, comme forme de savoir en cours de développement, l’orientalisme a principalement recours, 

pour se nourrir, à des citations d’érudits précédents. [...] D’une manière assez strict, donc les 

orientalistes qui ont suivi Silvestre de Sacy et Lane ont réécrit Silvestre de Sacy et Lane ; après 

Châteaubriand, des pèlerins l’ont réécrit. De ces réécritures complexes, les réalités de l’Orient 

moderne sont systématiquement exclues, tout spécialement lorsque des pèlerins de talent comme 

Nerval et Flaubert préfèrent les descriptions de Lane à ce que leurs yeux et leur intelligence leur 

font voir immédiatement. 

Dans le système de connaissances sur l’Orient, celui-ci est moins un lieu au sens géographique 

qu’un topos, un ensemble de références, un amas de caractéristiques qui semble avoir son origine 

dans une citation ou un fragment de texte, ou un passage de l’oeuvre de quelqu’un sur l’Orient, ou 

quelque morceau d’imagination plus ancien, ou un amalgame de tout cela. (...) Chez Lamartine, 

Nerval et Flaubert, l’Orient est une représentation de matériel cannonique, guidée par une volonté 

esthétique et agissante capable d’éveiller l’intérêt chez le lecteur439. 

 

Edward Saïd remarque justement que la représentation de l’Orient idéalisé par les 

voyageurs français du XIXe siècle, est marquée par la répétition du discours orientaliste 

antérieur. Ce genre de redite fixe l’image d’un Orient passif, féminisé, immobile, 

fabuleux et mystique. Avant toute chose, l’Orient antique prédomine dans les récits, 

selon le procédé de la réécriture des voyages précédents. Si la plupart des récits de 

voyage français s’appuient sur des ouvrages d’orientalistes, les écrivains voyageurs du 

XIX e sicèle apportent des éléments nouveaux. La vision subjective perssonnelle produit 

un discours nouveau sur l’Orient, qui ne remplace pas le discours traditionnel 

                                                 
439 Edward Saïd, L’Orientalisme, p. 204. 



 

 174

orientaliste basé sur la description érudite. Ainsi nâit un Orient intériorisé. Par exemple, 

Chateaubriand, égocentriste occidentale, porte un jugement positif sur les Turcs tout en 

critiquant leur système politique despotique. Nerval loue la générosité des turcs. 

Contrairement à ce qu’affirme Edward Saïd, certains voyageurs français dont, Volney et 

Nerval, entrent en contact avec l’Orient contemporain, tentent de s’intégrer à la vie 

locale. Chateaubriand, Lamartine, Nerval ont une vision en partie personelle de l’Orient. 

Nerval rapporte la réalité orientale telle qu’elle est. Par exemple, il n’ignore pas la 

réalité de la vie de la classe populaire, et montre sa pauvreté en introduisant M. Jean, 

ancien militaire de l’armée napoléonienne, expatrié au Caire. 

 

Après la publication du Voyage en Orient en deux volumes en 1851, le mythe oriental 

exerce une influence durable dans l’ensemble des textes nervaliens. Force est de 

constater que les souvenirs d’Orient réapparaissent constamment en filigrane dans les 

textes postérieurs, sous la forme d’une simple métaphore ou d’un épisode évoquant 

l’expérience du voyage. Le narrateur autodiégétique exprime parfois sa fierté du voyage 

accompli en Orient, et chaque fois qu’il se trouve dans une situation grave, il se le 

rappelle et évite ainsi de perdre son calme. 

  

2. Lorely : bricolage de quatre voyages 

1) Récit recomposé  

Lorely, sous-titrée Souvenirs d’Allemagne, est publiée en volume en 1852. Un grand 

nombre de fragments, d’articles, de lettres de voyage ont été publiés entre 1838 et 

1852440 . Lorely, tout comme le Voyage en Orient, est aussi “le résultat d’une 

                                                 
440 Sur la chronologie de ses publicatons détaillée, voir « Bibliographie des publications » établie par 

Lieven D’Hulst, III : 953-955. 



 

 175

juxtaposition, d’une mise ensemble d’épisodes déjà publiés”441. Il ne s’agit toutefois pas 

d’une simple collection d’avant-textes, car l’assemblage est réalisé tant selon le principe 

du regroupement géographique et thématique que par coupure et addition. 

À première vue, l’ajout notable est la lettre-préface « À Jules Janin ». Nerval ajoute 

aussi deux nouveaux chapitres qui n’ont pas été publiés antérieurement, dans la 

troisième partie Rhin et Flandre : « I. Le Rhin », « II. De Cologne à Liège ». Il pratique 

également des coupures dans certains chapitres442 pour donner une unité à l’ensemble. 

Dans la section initiale « Du Rhin au Main », il effectue un arrangement du trajet443 

pour rendre le récit linéaire sur le plan de la chronologie et de la succession spatiale. De 

fait, l’itinéraire du voyage de 1838 est circulaire et en partie répétitif, donc Nerval passe 

plus d’une fois certaines villes dont Strasbourg et Baden-Baden444. Du Rhin au Main, 

Nerval effectua son voyage réel dans l’ordre suivant : Strasbourg, Baden-Baden, 

Francfort, Manheim, Heidelberg, Baden-Baden, Strasbourg. En revanche, le trajet de 

Lorely est réorganisé, il reste suspendu et ouvert pour être suivi d’un autre trajet : 

Strasbourg, Baden-Baden, Francfort, Manheim et Heidelberg.  

Qui plus est, la jonction entre deux itinéraires différents, le voyage en Allemagne et le 

voyage en Flandres, se réalise, au détriment du décalage à la fois temporel et spatial, par 

un regroupement anachronique et géographique suivant la logique du voyage littéraire. 

                                                 
441 Gabrielle Chamarat, « Préface » d’Aurélia, Pocket, 1994, p. 7. 
442 À ce sujet, voir « notes et variantes » établies par Lieven D’Hulste dans l’édition de la Pléiade III. 

Les parties non retenues dans Lorely par rapport aux avant-textes sont suivantes : le début de l’article de 

L’Artiste et La Presse dans « IV. La Maison de conversation », voir la variante a de p. 28 (III : 978-979) ; 

la fin du paragraphe I, et les paragraphes II et III dans l’article de L’Artiste dans « II. La Statue de 

Goethe », voir la variante e de p. 53 (III : 998-1002) ; plusieurs passages de la fin de La Presse dans  

« V. Lohengrin », voir la variante a de p. 65 (III : 1008-1009) ; la fin de l’article de La Presse dans « VII. 

Schiller, Wieland, Le Palais », voir variante d de p. 71 (III :1012-1013). 
443 À propos de cette question, voir la « Notice générale » de Lieven D’Hulst, III : 945.   
444 Selon la chronologie établie par Lieven D’Hulst, Nerval passe au total à quatre reprises Baden 

pendant le voyage en Allemagne en 1838. Voir Lieven D’Hulst, « Le Voyage allemand de Nerval et 

Dumas en 1838 », ENR III, p. 54. 



 

 176

Deux villes relais, Francfort445 et Bruxelles446, relient en creux deux voyages différents. 

La première raccorde « Du Rhin au Main » et « Souvenirs de Thuringe », alors que la 

deuxième rattache « Rhin et Flandre » et « Les Fêtes de Hollande ». Nerval transforme 

quatre comptes-rendus distincts en un voyage unique et continu en même temps 

qu’excentrique. Le voyageur nervalien annonce parfois à la fin d’une étape la prochaine, 

de sorte que le trajet semble continu447. Au milieu du chapitre sur « Strasbourg », le 

voyageur nervalien fait voir d’avance le vieux château de Baden par la bouche d’un 

cicérone. Cologne signale Liège, Liège, Bruxelles. Bruxelles annonce à la fois Anvers et 

Amsterdam448, et ainsi de suite. 

Lorely est une recomposition de quatre voyages différents faits en l’espace de 

quatroze années entre 1838 et 1852. « Du Rhin au Main » est une relation du voyage 

effectué en 1838, « Rhin et Flandre » est lié au séjour en Belgique de 1840. « Souvenirs 

de Thuringe » sont la relation du voyage en Allemagne effectué d’août à septembre 

1850. Enfin, « Les Fêtes de Hollande » sont la relation du voyage fait en Belgique et en 

Hollande en 1852. En outre, Nerval insère aussi une pièce de théâtre, Léo Burckart, 

parue en 1839, dans la deuxième partie « Scènes de la vie allemande ». L’insertion de 

Léo Burckart, un drame bourgeois mêlé à une tragédie politique, correspond à la mise 

en scène théâtrale d’un itinéraire préalablement parcouru avec Dumas : Francfort-

                                                 
445 Au chapitre « Francfort » Nerval renvoie ainsi à plus tard : “Après un mois de séjour, nous avons 

quitté Francfort dont j’aurai à reparler plus tard”. (III : 37) Au chapitre intitulé « L’Opéra de « Faust » à 

Francfort», Nerval évoque son séjour d’autrefois : “Nous étions à Francfort-sur-le-Main, où nous avons 

écrit chacun un drame dans le goût allemand. J’y reviens seul aujourd’hui”. (III : 46) 
446 Dumas dit que Bruxelles est “le point central de nos excursions” (cité par Claude Schopp, « Les 

Excursions de Dumas sur les bords du Rhin (1838) : Restitution chronologique », ENR III, p. 61).  
447 L’annonce apparaît régulièrement notamment dans les deux derniers parties Rhin et Flandre et Les 

Fêtes de Hollande.   
448 À la fin du chapitre « Retour à Bruxelles », dans le dialogue entamé entre le voyageur et un 

policier à l’hôtel de ville bruxellois, en réponse à l’interrogation du policier, le voyageur nervalien 

réplique ainsi : “[…] je n’y vais que pour voir les fêtes données pour l’inauguration de la statue de 

Rembrandt” (III : 198). 



 

 177

Manheim-Heidelberg. Dans cette perspective, Léo Bruckart relève sur le plan spatio-

temporel449 d’un récit analeptique qui renvoie au précédent voyage de l’auteur en 1838. 

Aussi entretient-il sur le plan thématique une relation analogique avec l’ensemble du 

voyage d’Allemagne en mettant en scène les mœurs, un conflit politique et le 

mouvement d’étudiants allemands. Intervient alors un récit en abyme qui réfléchit les 

souvenirs d’Allemagne. 
 

2) Récit autobiographique 

Lorely a l’aspect d’un voyage autobiographique, si l’on écarte Léo Burckart ouvrage 

fictionnel, qui occupe près de la moitié du texte. Nous pouvons repérer nombre 

d’éléments autobiographiques, pourtant arrangés au profit de la mise en récit. 

Dans l’ensemble, Lorely conserve la forme de la lettre, comme le Voyage en Orient et 

Les Faux Saulniers. Nerval n’adopte pas seulement la forme épistolaire dans 

l’introduction-réponse450 « À Jules Janin », mais encore au cours du récit, le narrateur 

s’adressant parfois au destinataire en le vouvoyant451. Le « vous-destinataire » dans les 

« Souvenirs de Thuringe » désigne explicitement le dédicataire Alexandre Dumas. Au 

début du chapitre « L’Opéra de « Faust » à Francfort », Nerval s’adresse directement à 

Dumas : “Je vais avec peine — et plaisir — vous rappeler des idées et des choses qui 

datent déjà de dix années. Nous étions à Francfort-sur-le-Main, où nous avons écrit 

chacun un drame dans le goût allemand. J’y reviens seul aujourd’hui” (III : 46). Mais, à 

part les deux premiers chapitres de la section « Souvenirs de Thuringe », ce « vous » 

désigne d’une façon générale le « destinataire-lecteur » anonyme. L’auteur passe dans la 

                                                 
449 Nerval déforme, dans Léo Bruckart, le « château de la Wartburg » comme le « château de 

Wirtzburg ». 
450 Cette préface-réponse joue un rôle de guide à l’interprétation de l’ensemble de l’ouvrage. 
451 Sensations d’un voyageur enthousiaste commencent par “Vous comprenez que la première idée du 

Parisien qui descend de voiture à Strasbourg est de demander à voir le Rhin ; […]”. (III : 13) Nous 

soulignons. 



 

 178

lettre-préface un contrat autobiographique qui peut entraîner l’ensemble du récit dans 

l’espace autobiographique. Lorely renferme deux registres différents sur le plan 

thématique, d’une part le narrateur autodiégétique raconte des événements vécus, 

d’autre part, le narrateur-témoin rapporte des choses vues sous la forme d’esquisse 

d’une ville visitée ou de portrait d’artiste lié à sa ville. Le compte-rendu des choses vues 

ressemble au reportage journalistique, en particulier dans l’article qui rapporte la fête de 

Weimar, celle de La Haye et celle d’Amsterdam. Ce procédé est caractérisé non pas par 

une vision subjective, mais par une observation instantanée des événements sous les 

yeux. 

Nerval désigne explicitement comme “un de nos plus célèbres écrivains touristes” 

(III : 21) son compagnon de voyage de 1838, Alexandre Dumas452, avec lequel il 

effectua une partie du trajet (Francfort, Manheim, Heidelberg, Baden-Baden)453. De 

même, il évoque une rencontre à Strasbourg avec son ami Alphonse Royer, auteur 

dramatique. Compte tenu de la chronologe biographique, une rencontre avec Hugo à 

Bruxelles n’est pas sûre454. Toutefois, les deux points suivants sont bien connus : 

l’arrivée trop tard aux fêtes de Weimar455 pendant le voyage de 1850, et l’arrivée trop 

                                                 
452 De plus, la deuxième section de la première partie, « Souvenirs de Thuringe », est dédiée à 

Alexandre Dumas. 
453 Nerval précise son voyage commun avec Dumas dans « La Forêt-Noire » : “Mon compagnon était 

parti par la Belgique et moi par la Suisse ; c’est à Francfort seulement que nous devions nous rencontrer, 

pour y résider quelque temps et revenir ensemble” (III : 21). Sur l’itinéraire et la chronologie du voyage 

allemand de Nerval et Dumas en 1838, voir deux articles cités plus haut de Lieven D’Hulst et Claude 

Schopp. 
454 Là-dessus, voir n. 2 de p. 195 de l’édition de la Pléiade III. (III : 1060) 
455 “N’étant arrivé que le second jour des fêtes, à cause du retard imprévu éprouvé sur le prétendu 

chemin de fer de Francfort à Cassel, je n’ai pu arriver à la représentation du Prométhée délivré”(« IV. 

Les Fêtes de Weimar. Le « Prométhée » ») (III : 57-58). Nerval écrit, dans les passages non retenus de 

l’article de L’Artiste : “Arrivé trop tard pour voir l’inauguration de la statue, j’ai pu du moins l’admirer et 

assister aux fêtes des jours suivants” (III : 998-999). Selon la précision de Lieven D’Hulst, “Nerval n’est 

sans doute pas arrivé à Weimar avant le 31 août 1850 dans la soirée, soit sept jours après la 

représentation du Prométhée de Herder, et trois jours après les fêtes commémoratives de Goethe” (III : 

999). 



 

 179

tôt à Amsterdam, avant l’inauguration de la statue de Rembrandt, lors du voyage de 

1852. Ainsi, à Weimar, Nerval n’a pu assister à l’inauguration de la statue de Herder le 

25 août ni à la représentation du Prométhée délivré, le 28 août, un poème dramatique de 

Herder mis en musique par Liszt, et dirigée par le compositeur lui-même. L’analyse par 

Nerval du Prométhée s’appuie sur la traduction456 de l’article de Franz Kroll et les 

« notes » de Liszt. De même, l’inauguration de la statue de Rembrandt eut lieu le 27 mai 

1852, une semaine après le départ de Nerval d’Amsterdam, ce qui n’empêche pas le 

voyageur nervalien de participer à cette fête sur place. Ainsi, le reportage sur la fête 

pour Rembrandt suppose un arrangement par Nerval de la chronologie de son voyage. 

Cependant, fidèle au voyage réaliste, Nerval s’appuie aussi sur la traduction du discours 

prononcé par Scheltema, archiviste de la ville d’Amsterdam457. Il est à noter que le 

« je »-narrateur autodiégétique cède subtilement une partie de son autorité au narrateur-

témoin, lorsque Nerval fait un reportage fondé sur l’expérience indirecte, c’est-à-dire 

des « notes », des « traductions », des « intertextes », etc. 

La première section des « Sensations d’un voyageur enthousiaste », intitulée « Du 

Rhin au Main », est divisée en huit chapitres. Cette section recouvre le voyage d’août à 

septembre 1838, dont l’objectif est la recherche de documents sur l’assassinat de 

Kotzebue par Karl Sand, dont Nerval a besoin pour écrire Léo Burckart. « Du Rhin au 

Main » est le récit le plus autobiographique de Lorely. En revanche, « Souvenirs de 

Thuringe », récit du voyage en Allemagne en 1850, Rhin et Flandre, relation du voyage 

de 1840 en Belgique, et Les Fêtes de Hollande, compte rendu du voyage de 1852 en 

Flandre et Hollande, sont similaires à des reportages d’un envoyé spécial, car ils 

donnenet l’impression d’une saisie sur place, en direct, des fêtes de chaque ville. 

                                                 
456 “Il ne me reste que la ressource de traduire une analyse allemande que j’ai tout lieu de croire 

exacte”. (III : 58) 
457 “On m’avait traduit les discours prononcés par les autorités. M. Scheltema, savant archiviste, s’est 

occupé beaucoup de rassembler des documents sur la vie de Rembrandt”. (III : 214) 



 

 180

L’auteur raconte en deux chapitres, « La Forêt-Noire » et « Les Voyages à pied », sur 

un ton tragicomique, ses tribulations de Strasbourg à Baden. Nerval y avoue un incident 

authentique tout à fait personnel lié au manque d’argent :  

 

J’entame ce chapitre sur un point bien délicat, que nul touriste n’a encore osé toucher, ce me 

semble, hormis peut-être notre vieux d’Assoucy, le joueur, le bretteur, le goinfre, enfin le plus 

aventureux compagnon du monde. C’est à savoir le cas plus ou moins rare où un voyageur se 

trouve manquer d’argent. (III : 20) 

 

Nerval se reporte à un réseau analogique pour raconter “cet épisode trop véridique” 

(III : 28). D’Assoucy se trouve en tête, se suivent François Villon, George Sand, le 

prince Pückler-Muskau, Le Cid. En outre, Nerval intercale une lettre “versifiée dans le 

goût de Louis XIII” (III : 23) qui explique de manière sarcastique sa situation délicate : 

« À M. Alexandre Dumas, à Francfort (En réponse à sa lettre du *** octobre). Le récit 

des deux chapitres se développe toutefois sur un registre humoristique, parfois ironique. 

Les scènes dialoguées entre le voyageur et un compagnon de route d’abord, puis entre le 

voyageur et l’hôte d’une auberge, se déroulent sur un ton comique malgré la gravité de 

la situation. Les deux chapitres racontant des mésaventures du voyageur désargenté sont 

marqués par le registre quelque peu dramatique du narrateur autodiégétique, et par suite, 

le récit autobiographique se fait sur un mode romanesque et dramatique. 
 

3) Voyage littéraire référentiel, refus de la description 

Dans Lorely, des quatre opérations intertextuelles : citation, plagiat, allusion et 

référenc, c’est la dernière qui prédomine. De fréquentes références à un auteur ou à une 

œuvre permettent de ménager une description détaillée et d’éviter la redite d’un cliché. 

L’auteur fait souvent référence à Dumas, qui a publié ses Excursions sur les bords du 



 

 181

Rhin en 1841458, et à Hugo, qui a publié en 1842 Le Rhin. L’itinéraire des deux voyages 

se superpose en partie à celui de Lorely. La référence à Dumas apparaît notamment par 

des allusions à ses impressions de voyage459. Toutefois, les références nervaliennes sont 

toujours liées aux mémoires littéraires, qu’ils soient de lui-même ou d’autrui. Prenons 

un cas doublement référentiel qui se trouve dans le chapitre « Strasbourg »460 : 

 

Alors on traverse la moitié de la ville, et l’on s’aperçoit à peine que son pavé de cailloux est plus 

rude et plus raboteux encore que l’inégal pavé du Mans, qui cahotait si durement la charrette du 

Roman comique. (III : 13) 

 

D’abord, “l’inégal pavé du Mans, qui cahotait si durement la charrette du Roman 

comique” renvoie immédiatement au Roman de comique de Scarron. Et nous retrouvons 

dans « À Alexandre Dumas », sous forme de citation du Roman tragique, “La lourde 

charrette qui nous cahotait jadis sur l’inégal pavé du Mans, […]” (III : 451). L’écriture 

du voyage nervalienne, fondée sur les souvenirs ou des impressions, s’incorpore ainsi 

au travail littéraire. 

Nerval ouvre le chapitre « Retour à Bruxelles » en se référant à Hoffmann ; de même 

« Het Rembrandt-feest », le dernier chapitre de Lorely, s’ouvre sur une référence à 

                                                 
458 Sur le sujet de l’imbroglio de la publication du récit de voyage en feuilleton concernant le voyage 

commun fait en 1838 entre Nerval et Dumas, voir III : 944. Quoi qu’il en soit, la publication nervalienne 

devance celle de Duams qui empruntera, dans le chapitre « Baden-Baden » de ses Excursions, aux deux 

articles de Nerval « Lettre de voyage. Bade » et « Lichtenthal » respectivement publiés les 26 octobre et 

31 octobre 1838 dans Le Messager. Par contre, l’avant-texte dumasien, rassemblé dans Excursions, a 

paru pour la première fois sous forme d’extraits en 1840 dans Le Siècle.   
459 À titre d’exemple, Nerval se refère à Dumas en rapportant un incident lié à un manque d’argent : 

“En général, les impressions les plus déshaillées se taisent à cet endroit ; ces livres véridiques 

ressemblent aux romans de chervalerie, qui n’oseraient nous apprendre quel a été tel jour le gîte et le 

souper de leur héros, et si le linge du chevalier n’avait pas besoin de temps en temps d’être rafraîchi dans 

la rivière”. (III : 20)  
460 La première parution dans Le Messager date du 2 octobre 1838 sous le titre « Variété / La ville de 

Strasbourg. / À M. B*******.» En revanche, Le Roman tragique, publié dans L’Artiste le 10 mars 1844,  

entre dans « À Alexandre Dumas » la lettre-préface des Filles du Feu en 1854.  



 

 182

Érasme. Dans la première référence, Nerval évoque “un promeneur solitaire qui avait 

coutume de rentrer dans la ville à l’heure du soir où la masse des habitants en sortait 

pour se répandre dans la campagne, dans les brasseries et dans les bals parés ou 

négligés que l’étiquette allemande distingue si nettement” (III : 194). Ici, le voyageur 

nervalien se compare avec “ce promeneur bizarre” (III : 194) qui se dirige tout seul vers 

Bruxelles tandis que des voyageurs belges partent pour Paris. Le “promeneur solitaire” 

suggère un personnage dans un conte « Le Chevalier Gluck » de Hoffmann (Contes. 

Fantaisies à la manière de Callot. Tirées du Journal d’un voyageur enthousiaste 1808-

1815). En revanche, Nerval ouvre le dernier chapitre de Lorely sur un ton de prière :  

 

Ô Érasme ! — dont je porte humblement le nom traduit du grec, — inspire-moi les termes choisis 

et nécessaires pour rendre l’impression que m’a causée Amsterdam au retour. Les lumières 

étincelaient comme les étoiles dorées dont parlent les ballades allemandes. Toi qui as fait l’éloge 

de la folie, tu comprendras le ravissement que j’ai éprouvé en voyant toute la ville en fête à la 

veille de l’érection officielle de la statue de Rembrandt. […] J’ai trouvé […] une femme qui 

représentait très sincèrement l’image de la Folie dont Holbein a orné tes pages savantes. (III : 212) 

(Nous soulignons.) 

 

Au premier degré, Nerval invoque explicitement Desiderius Erasmus, nom latinisé du 

fameux philosophe hollandais, qu’il tient pour un des modèles des Illuminés, en vue de 

transmettre au lecteur une impression éblouissante de la fête en commémoration de 

Rembrandt. Au second degré, il fait une allusion à la Lénore de Bürger traduite par lui-

même : la référence implicite aux “étoiles dorées dont parlent les ballades allemandes” 

renvoie vaguement à “Jusqu’à l’heure où les étoiles dorées glissent sur la voûte des 

cieux” (III : 1067). Au troisième degré, il rappelle de nouveau l’auteur de L’Élogie de la 

folie en soulignant l’atmosphère effervescente de la fête. S’ensuit immédiatement la 

référence à Hans Holbein le Jeune qui a fait les illustrations d’un exemplaire de 

L’Élogie de la folie. Nous nous trouvons dans un laboratoire où par des opérations 

intertextuelles s’installent des mémoires littéraires et picturales. 



 

 183

Parfois, le refus de la description conduit à substituer à celle-ci la référence. Ce rejet 

apparaît à plusieurs reprises dans le chapitre « Strasbourg ». Nerval, au lieu de décrire, 

met l’accent sur sa volonté d’éviter la répétition de discours antérieurs.  

 

Je fais ici une tournée de flâneur et non des descriptions régulières. (III : 15) / Je me refuse donc à 

toute description de la cathédrale : chacun en connaît les gravures, et quant à moi, jamais un 

monument dont j’ai vu la gravure ne me surprend à voir ; mais ce que la gravure ne peut rendre, 

c’est la couleur étrange de cet édifice, bâti de cette pierre rouge et dure dont sont faites les plus 

belles maisons de l’Alsace. (III : 16) / Je ne vous dirai ni l’âge ni la taille de cette église, que vous 

trouverez dans tous les itinéraires possibles ; […] (III : 16) / Mais j’ai promis de ne point décrire, 

et je vais me replonger en liberté dans les rues tortueuses de la ville. (III : 17) 

 

Nerval tente d’esquiver le poncif du discours du voyageur ou du guide de voyage, soit 

en associant le refus à la référence, soit en apportant quelques éléments de nouveaux. 

Ainsi, le refus de la description aboutit chez Nerval à une autre manière de décrire ou à 

trouver une autre façon de rejeter le voyage traditionnel fondé essentiellement sur la 

description, la chronologie géographique. Par conséquent, le refus de la description et le 

recours à de fréquentes références conduisent le mouvement narratif à l’ellipse et au 

sommaire. 

Nerval omet à dessein la description de la ville de Manheim de nuit, sous prétexte de 

ne pas la doubler en se reportant à “une impression assez complète” (III : 38) donnée 

par son “illustre compagnon de voyage” (III : 38). De même, au lieu de décrire les 

églises de Liège, il se borne à renvoyer aux impressions de Daumas. Dans un certain 

sens, c’est pour Nerval une manière de rejeter le procédé de Dumas écrivain-touriste-

historien dramatique. En revanche, dans le chapitre sur Francfort, Nerval fait référence 

explicitement au Rhin de Hugo461, afin d’éviter apparemment la redite : “Victor Hugo a 

tracé une peinture impérissable de cette ville si animée et si brillante. Je me garderai 

d’essayer le croquis en regard du tableau” (III : 53-54). Ainsi, les souvenirs de voyage 

                                                 
461 Il s’agit de « la lettre vingt-quatrième » —  Francfort-sur-le-Mein.  



 

 184

nervaliens sont surtout caractérisés par les réminiscences littéraires, ils sont plus 

référentiels que personnels. En plus de l’économie narrative due au refus de la 

description, apparaît la quête d’un nouveau récit de voyage et des tentatives 

d’innovation en matière de techniques narratives. 

Nerval introduit l’ordre anacrhonique du récit dans l’écriture du voyage. Selon la 

chronologie, le narrateur de Lorely énonce tardivement le but de son voyage, comme 

dans le Voyage en Orient et les Nuits d’octobre : “Mais je ne vous ai pas encore dit le 

but de mon voyage. — Je vais voir à Weimar les fêtes qui célèbrent après cent ans 

l’anniversaire de la naissance de Herder, l’ami de Goethe” (III : 53). C’est un procédé 

habituel chez Nerval : il s’agit de l’annonce rétrospective ou prolepse analeptique462, 

telle l’introduction d’un personnage presque nouveau, d’un faux inconnu463. Alors que 

le récit de voyage est en principe consécutif sur le plan temporel, et successif sur le plan 

spatial, Nerval pratique, en racontant des souvenirs de voyage, la déformation 

temporelle et la transformation géographique de son itinéraire.  

La présentation de la kermesse à La Haye est décrit selon la « vision avec » au fur et 

à mesure que le narrateur s’approche de sa destination464. Un événement inconnue se 

                                                 
462 Voir Gérard Genette, Figures III, p. 118. 
463 Umberto Eco définit dans Lector in fabula (Grasset, 1985, p. 203) le topos du faux inconnu comme 

“en début de chapitre on nous présente un personnage très mystérieux et on nous révèle ensuite (surprise 

en général cousue de fil blanc) qu’il s’agissait d’un x déjà abondamment identifié et nommé dans les 

chapitres précédents”.  
464 “La nuit était venue, j’ai suivi une rue très belle, voyant peu à peu étinceler le gaz des boutiques et 

de plus en plus s’augmenter la splendeur des étalages, jusqu’à la place du Marché. Arrivé là, je ne sais 

quelle animation extraordinaire, quels sons lointains de violons et de trompettes, entremêlés de coups de 

grosse caisse, me révélèrent l’existence d’un divertissement public. Une petite rue très propre, mais toute 

bordée de fruitiers, de marchands de tabac, de merciers et de pâtissiers, me conduisit sur la droite à une 

grande place plus silencieuse, entourée d’hôtels et de cafés. — Plus loin, il n’y avait pas à en douter, des 

théâtres en plein vent, illuminés de lampions et décorés d’affiches monstrueuses, trahissaient les plaisirs 

d’une fête foraine. J’entrai dans un café pour prendre des informations, puis, à travers le ramage 

néerlandais du garçon, je finis par comprendre que j’arrivais en pleine kermesse : — la kermesse de La 

Haye, qui n’a lieu qu’une fois par an !” (III : 203-204) 



 

 185

découvre peu à peu avec le déplacement du narrateur. Ce point de vue du narrateur-

témoin apporte une tonalité romanesque au récit de voyage. Dans une autre perspective, 

Lorely est un voyage perpendiculaire caractérisé par la montée comme dans Le Rhin de 

Hugo ou « Le Purgatoire » de La Divine Comédie de Dante. Le voyageur nervalien 

présente une ville dont le panorama se donne à voir d’en-haut465, d’un endroit qui la 

domine. Ainsi, sur la dernière plate-forme du clocher de la cathédrale de Strasbourg, il 

se réjouit d’un panorama à la ronde avant de regarder la ville même, “[…] ; d’un côté 

les Vosges, de l’autre les montagnes de la Forêt-Noire, les unes et les autres boisées de 

chênes et de pins ; le Rhin dans un cours de vingt lieues, les premières masses touffues 

de la forêt des Ardennes, et puis un damier de plaines les plus vertes et les plus fraîches 

du monde, […]” (III : 16). Cette persepective panoramique sert aussi à annoncer d’une 

manière implicite les prochaines étapes parmi lesquelles la Forêt-Noire et le Rhin.  

Parfois, un micro-récit se trouve à la place d’une description traditionnelle. Une 

légende ou une anecdote est insérée au cours du voyage. Le voyageur nervalien raconte 

l’histoire d’un peintre classique enthousiaste de Rubens et obsédé par la restauration. Ce 

récit inséré pallie à l’absence, dans la cathédrale d’Anvers, de deux Rubens qui sont en 

cours de restauration. 

En résumé, Nerval s’efforce d’employer diverses techniques narratives dérivées du 

récit romanesque, si bien que Lorely est profondément un voyage littéraire. 
 

4) Voyage artistique : voyageur fantaisiste 

Lorely, sur le plan thématique, est centré sur des personnalités qui représentent leur 

ville. C’est un voyage à la fois littéraire et artistique466 ponctué de portraits d’écrivains 

et d’artistes : Goethe, Herder, Rubens, Rembrandt, etc. L’écriture du voyage dans 

                                                 
465 La présentation d’en-haut se trouve encore à Liège par la montée à la citadelle et à Bruxelles par 

« une vaste trouée » (III : 186) dans la rue Royale. 
466 Nerval qaulifie son voyage à Weimar d’« un voyage artistique » ou d’« une sorte de pèlerinage ». 

Voir III : 968. 



 

 186

Lorely ne s’appuie pas seulement sur des réminiscences littéraires, mais aussi sur des 

souvenirs de voyages antérieurs. 

 

Nerval désigne, de manière quelque peu ironique, Dumas comme “un fidèle voyageur 

et un fidèle historien” (III : 41). Notons la répétition de l’adjectif fidèle qui implique une 

nuance en les deux occurrences. En revanche, le voyageur nervalien se reconnaît 

comme un voyageur fantaisiste bien plus à l’affût de l’événement inattendu ou de la 

découverte imprévue qu’intéressé par quelque fait pseudo-historique susceptible d’être 

transformé en intrgue dramatique. Ainsi, le voyageur nervalien est un voyageur 

excentrique qui s’abandonne au hasard dans l’espoir de rencontrer quelque chose 

d’exceptionnel, hors du cadre du guide de voyage. Il traverse “les villes en flâneur 

plutôt qu’en touriste, content de respirer l’air d’un lieu étranger”, de se mêler à la foule, 

“de hanter ses bals, ses tavernes et ses théâtres, et de rencontrer par hasard quelque 

église, quelque fontaine, quelque statue […] et qui souvent manque en effet sur le livret 

du voyageur”467 (III : 38). 

 

Lorely se développe sous le signe de personnages célèbres : “Manheim est lié à 

l’assassinat de Kozebue et à la condamnation de Karl Sand, pareillement, Strasbourg est 

rattaché à Gutenberg, Mayence à Faust, et Francfort évoque Goethe, de même, Weimar, 

ainsi que Herder”468. De même, Érasme représente Rotterdam, Pierre le Grand Saardam, 

Laurent Coster Haarlem. Un artiste incarne éminemment une ville par rapport 

métonymique. Anvers est ville de Rubens, Amsterdam, ville de Rembrandt. Par contre, 

Goethe s’attache à la fois à Francfort, sa ville natale, et à Weimar, la ville où il a 

longtemps vécu. Parfois un genre de spectacle ou un monument représente une ville : 

Bruxelles, comme Manheim et La Haye, est marquée par le théâtre. Chaque ville a une 

                                                 
467 La mise en italique est de nous. 
468 Corinne Bayle, Gérard de Nerval, l’inconsolé, Aden, 2008, p. 308. 



 

 187

statue d’une personnalité représentantative : Goethe à Francfort, Herder à Weimar, 

Rubens à Anvers, Erasme à Rotterdam, Laurent Coster à Harlem, Rembrandt à 

Amsterdam. Ainsi, une ville se réduit à une personne célèbre, et l’Allemagne a trois 

peut-être : elle est “la terre de Goethe et de Schiller, le pays d’Hoffmann” (III : 14). 

L’artiste-inventeur est aussi représenté doublement par la légende de Faust et le mythe 

de Prométhée, mais ces derniers ne prennent sens que dans une œuvre transposée au 

théâtre ou à l’opéra.  

En outre, le voyage nervalien se déroule à la recherche d’un spectacle, d’une 

représentation théâtrale, d’un bal, d’une fête foraine ou d’une kermesse. Le voyageur 

nervalien ne dit-il pas à Cologne ? : “J’ai un bonheur singulier pour me trouver dans les 

pays au moment des fêtes” (III : 180). Ainsi le voyage dans Lorely est double : c’est un 

pèlerinage à la recherche de figures littéraires et artistiques, et une tournée des fêtes 

populaires locales. La description de l’itinéraire, des paysages, des villes, des mœurs se 

réduit au repérage géographique par étape ou à une simple esquisse des monuments 

visités. Par conséquent, le tableau complet que donne le voyage traditionnel  — 

itinéraire, paysage, monument, mœurs…— est transposé dans Lorely, au moyen des 

mouvements narratifs du sommaire et d’elllipse469, en un petit tableau esquissé ou un 

protrait-croquis. Nerval présente une ville dans l’optique du spectacle. Par exemple, 

Manheim est une ville-théâtre tout comme Vienne. Chaque ville a son spectacle, son 

théâtre ou sa fête. Parallèlement au portrait d’une personnalité, la présentation d’une 

ville s’effectue en majeure partie à travers les fêtes poupulaires, les spectalces et les arts. 

Notons que le « voyageur enthousiaste » ne manque aucun bal populaire dans les villes 

qu’il visite. 

                                                 
469 Le refus de la description appelle le sommaire et l’ellipse. Considérons une brève remarque sur le 

musée de Bruxelles : “Le musée s’est bien appauvri par la restitution des tableaux du prince d’Orange. Il 

offre encore quelques Rubens, quelques Van Dyck et un Jordaens célèbre. Tout cela a été décrit bien des 

fois” (III : 189). 



 

 188

Dans les clichés, Nerval tente de découvrir un côté nouveau. À Liège ville 

labyrintique, le voyageur nervalien cherche à découvrir les endroits exceptionnels : 

“Dans toute la ville, les trois centres importants sont l’hôtel de ville, la cathédrale et le 

théâtre. Chacun de ces quartiers a, d’ordinaire, une physionomie spéciale ; mais dans les 

villes anciennes, il faut chercher d’abord la quartier où se tiennennt les halles ; là est le 

noyau, l’alluvion de trois siècles, la population caractéristique” (III : 184). De même, 

Nerval découvre Weimar, ville labyrinthe, en errant à travers des lieux isolés qu’il 

trouve charmants et où il se laisse aller à la rêverie. Là encore, il ne manque pas le bal 

populaire, il visite de manière fantaisiste le quartier populaire à la recherche d’endroits 

curieux. 

Les souvenirs de l’Orient ressurgissent sous forme de métaphore dans Lorely. 

Manheim, comme Mayence, a l’aspect d’une ville orientale. “L’Orient rayonne comme 

un mirage dans les perspectives ouvertes par les déplacements de l’auteur”470 dans les 

textes écrits après le voyage en Orient. L’image orientale apparaît comme ressouvenir 

involontaire au chapitre intitulé « La Kermesse de la Haye » :  

 

Il y avait dans cette rue une centaine de maisons, très solidement établies, peintes, vernies et 

dorées, qui m’ont rappelé l’aspect des plus belles rues de Stamboul pendant les nuits de Ramazan. 

(III : 205) 

 

Lorely est un récit de voyage singulier à divers points de vue. C’est d’abord le 

résultat de la recomposition des articles et de feuilletons publiés dans des revues. 

Portraits-croquis, micro-récits anecdotiques, petits tableaux esquissés se mêlent sans 

encombre au récit de voyage autobiographique. Tantôt la description, qui joue un rôle 

primordial dans le récit de voyage classique, est remplacé par l’esquisse ou la référence, 

tantôt elle se réduit à une simple métaphore par le biais du rapport métonymique. Des 

                                                 
470 Michel Brix, Les Déesses absentes, Klincksieck, 1997, p. 85-86. 



 

 189

cinq types du mouvement narratif471 le sommaire et l’ellipse472 dominent. Il faut noter 

encore qu’un nouveau procédé est appliqué dans cet écriture du voyage, une forme de 

reportage journalistique s’appuyant sur l’instantané et le témoignage sur place. 

Cependant, Lorely rest un texte achevé qui conserve son unité, à la différence de La 

Bohême galante et Les Faux Saulniers, deux textes-matrices qui éclatent en plusieurs 

morceaux et finissent par se fondent dans un autre ensemble. 

                                                 
471 Gérard Genette classe cinq types du mouvement narratif : pause, sommaire, ellipse, scène, 

digression réflexive. Voir Gérard Genette, Figures III, p. 128-144 et Nouveau discours du récit, p. 22-25. 
472 Le refus de la description est remplacé par le sommaire et l’ellipse. Considérons une brève 

remarque sur le musée de Bruxelles : “Le musée s’est bien appauvrie par la restitution des tableaux du 

prince d’Orange. Il offre encore quelques Rubens, quelques Van Dyck et un Jordaens célèbre. Tout cela a 

été décrit bien des fois” (III : 189). 



 

 190

 

Chapitre 2. Voyage excentrique 

 
1. Méta-récit hybride : Les Faux Saulniers 

1) Récit excentrique et digression 

Le titre des Faux Saulniers et les intertitres annoncent l’excentricité du récit au 

niveau de paratextes. Ce qui est paradoxal au niveau paratextuel dans Les Faux 

Saulniers, c’est que, en dépit du titre affiché, Nerval n’effleure qu’une histoire de faux 

saulniers, tout comme Charles Nodier, dans son Histoire du roi de Bohême et de ses 

sept châteaux (1830), ne raconte pas l’histoire du roi de Bohème et ses châteaux. Le 

récit de Nerval n’est pas seulement titré Les Faux Saulniers, mais aussi sous-titré 

Histoire de l’abbé de Bucquoy. L’histoire des faux sauniers473 n’apparaît brièvement 

qu’au début du premier chapitre intitulé « Un cabaret en Bourgogne » de l’« Histoire de 

Bucquoy »474. Par la suite, elle disparaît quasiment de l’horizon du récit sauf un bref 

rebond au troisième chapitre « Le capitaine Roland », comme ébauche d’un roman475, 

mais sans suite. Le titre est donc « une enseigne trompeuse » qui couvre un contenu ne 

correspondant pas à l’attente du lecteur. 

Les Faux Saulniers, sous-titrés l’Histoire de l’abbé de Bucquoy, sont composés de 

trois récits principaux indépendants, entre lesquels il n’y a apparemment aucun lien 

direct sur le plan spatio-temporel. Le récit primaire met en scène un écrivain qui doit 

écrire un feuilleton sur l’abbé de Bucquoy, personnage excentrique et fugitif du temps 

de Louis XIV, exclu du pouvoir bien qu’aristocrate. Il expose surtout plusieurs facettes 

de l’atelier de feuilletonniste, de la préparation du feuilleton aux contraintes du genre et 

                                                 
473 Avant d’entamer l’« Histoire de Bucquoy », Nerval présente préalablement le sens historique de 

« faux saulniers » sous la rubrique « Réflexions ».  
474 L’« Histoire de Bucquoy » est divisée en sept chapitres. 
475 “Quel beau roman cependant on eût pu faire avec ces données ! L’abbé de Bucquoy et le capitaine 

sont des rôles de première force”. (II : 138-139) 



 

 191

à la censure officielle, en passant par la recherche de matériaux et les techniques 

narratives. Le récit primaire propose essentiellement un métadiscours sur l’écriture 

fictionnelle, à travers la mise scène d’un écrivain qui écrit un feuilleton. L’« Histoire 

d’Angélique » est intercalée au sein du récit primaire et remplace l’« Histoire de 

Bucquoy », histoire officielle, annoncé par le titre au début du feuilleton dans Le 

National. Enfin, l’« Histoire de Bucquoy » occupe la dernière partie des Faux Saulniers, 

constamment reportée sous prétexte de ne pas retrouver le livre indispensable à sa 

rédaction. De surcroît, le livre racontant l’« Histoire de Bucquoy » n’est pas seulement 

l’objet de quête du feuilletoniste, mais le sujet même du feuilleton. En dépit de cela, l’« 

Histoire de Bucquoy » occupe à peine un tiers des Faux Saulniers, de sorte que le récit 

préliminaire y tient une plus grande place que l’histoire officielle du feuilleton. 

 

Le récit primaire est un récit de voyage du narrateur qui ressemble beaucoup à son 

auteur Gérard de Nerval476. Sous prétexte de recherche d’un livre indispensable à 

l’écriture d’un feuilleton, le narrateur parcourt Paris et ses environs. Ne pouvant 

retrouver l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy », il raconte d’abord ses pérégrinations à la 

recherche du livre en question, puis l’« Histoire d’Angélique ». En même temps, il 

remet sans cesse “à plus tard” l’« Histoire de Bucquoy », véritable sujet du feuilleton 

annoncé au lecteur. En outre, le narrateur intercale au milieu de son compte rendu de 

voyage une foule de micro-récits épisodiques, qui n’ont en apparence aucun lien avec 

son récit principal.  

Une des difficultés les plus épineuses dans la lecture de ce texte résulte du bricolage 

ingénieux de différents intertextes hétéroclites et du mélange de plusieurs genres (récit 

de voyage, lettre, confession, portrait, conte, fable, vers, dialogue...). Il est avant tout 

                                                 
476  Jacques Bony considère Les Faux Saulniers comme le point de départ de l’écriture 

autobiographique chez Nerval. Voir sa « Notice » des Faux Saulniers de la nouvelle Pléiade, III : 1325-

1326. 



 

 192

frappant que le texte soit largement constitué de multiples intertextes, dont la 

Confession d’Angélique pour l’« Histoire d’Angélique » et l’Inquisition française de 

Constantin de Renneville pour « l’Histoire de Bucquoy ». Le mouvement du récit ne 

cesse de s’interrompre et repartir, du fait de fréquentes digressions. Ainsi, le récit des 

Faux Saulniers prend une forme atypique, à tel point qu’il est difficile de le classer dans 

une certaine catégorie bien détérminé477. Il est composé d’un récit de voyage du 

narrateur et de deux récits biographiques, l’« Histoire d’Angélique » et l’« Histoire de 

Bucquoy ».  

Le récit de voyage du narrateur est une lettre au directeur du National, dans lequel 

son feuilleton va être publié ; elle contient des fragments autobiographiques qui 

retracent notamment son enfance dans le Valois. Excepté deux récits biographiques 

indépendants, nombre de micro-récits épisodiques s’installent sans contrainte au sein du 

récit de voyage sous le titre de fable, conte, anecdote et légende. L’hétérogénéité du 

récit tient aussi à la multiplicité des voix478, aux nombreux personnages appartenant aux 

différentes époques. On entend les diverses voix qui se distinguent l’une de l’autre : 

voix du narrateur primaire, du lecteur, de Sylvain, d’Angélique, du bibliothéquaire, du 

libraire, de l’abbé de Bucquoy, de Renneville, etc. De surcroît, des vers (chansons 

populaires), un projet de drame (« La mort de Rousseau ») et des dialogues sont greffés 

sur la prose. Le texte est régulièrement jalonné par le discours auctorial479 sous forme 

de digressions, commentaires, réflexions, observations. C’est un véritable creuset de 

récits où de nombreuses formes peuvent se mélanger et se conserver néanmoins en un 

                                                 
477 À cet égard, le Voyage de Chapelle et Bachaumont (1663), mérite d’être mentionné s’agissant de 

la forme hybride, car il est écrit sous la forme épistolaire, la prose et le vers sont mélangés, de même que 

Les Faux Saulniers.  
478 Sur ce sujet, voir Gabrielle Malandain, « chapitre 2 : Les espaces de l’histoire moderne et les 

ailleurs de son théâtre », Nerval ou l’incendie du théâtre ; Ross Chambers, « chapitre IV : Écriture 

oppositonnelle, identité dialogique », Mélancolie et opposition.  
479 Le discours auctorial désigne “la présence de l’auteur (réel ou fictif) et l’autorité souvraine de 

cette présence dans son oeuvre”. Gérard Genette, Figures III, p. 264.  



 

 193

ensemble disparate et indépendant. Ainsi, Nerval parvient à inventer une forme tout à 

fait nouvelle, sans précédent, par un bricolage vertigineux de plusieurs formes 

hétérogènes. Ce texte hétéroclite offre de multiples lectures. Autant de thèmes abordés, 

autant de formes adoptées. Les premières concernent : la censure, la bibliothèque, la 

librairie, l’imprimerie, la bibliophilie, l’édition, l’autorité arbitraire, le genre littéraire, la 

chanson populaire, la prison, etc. ; les secondes : la lettre, le journal, le conte, la 

chanson, le dialogue, le commentaire, la réflexion, l’exposé, etc. 

Récit excentrique480, Les Faux Saulniers dérivent de manière immédiate des récits 

parodiques antérieurs, qui remontent à l’Histoire du roi de Bohème de Nodier, à 

Jacques le Fatatliste de Diderot, à Tristram Shandy de Sterne, et ainsi de suite. Daniel 

Sangsue définit le caractère excentrique ce qui est “hors de toutes les règles de la 

composition et du style”481. Le récit excentrique se caractérise par le refus des règles de 

l’écriture romanesque, la narration s’y développe en zigzag, et non pas en ligne droite. 

Anti-romanesque, il se compose principalement de digressions, notamment sous forme 

d’un récit enchâssé et d’un métadiscours auctorial.  

La digression s’affiche par des marques spécifiques comme les parenthèses, la 

présentation explicite par des expressions courantes, soit par un tiers soit par 

l’autonomination482, par conséquent, “[…] son repérage n’est pas affaire de subtilité, 

mais d’évidence et de même d’un excès d’évidence”483. Elle se démarque encore du 

discours auctorial. Aude Déruelle la définit “comme une séquence textuelle 

programmant un effet de longueur à la lecture, signalée par la présence d’un 

métadiscours (plus ou moins développé) jouant le rôle d’une cheville démarcative qui 

                                                 
480 Nous empruntons les idées concernant le récit excentrique sur Les Faux Saulniers au Récit 

excentrique de Daniel Sangue.  
481 Daniel Sangsue, Le Rrécit excentrique, José Corti, p. 41. 
482 Voir Aude Déruelle, Balzac et la digression, Christian Pirot, 2004, p. 12. 
483 Randa Sabry, Stratégies discursives : digression, transition, suspens, EHESS, 1992, p. 191. 



 

 194

souligne l’écart par rapport à la trame narrative”484. D’abord, la digression casse la 

linéarité de la narration, ce qui permet de mettre en relief, et en même temps de remettre 

en question, certains sujets évoqués dans le récit primaire. Ainsi, elle prend le contre-

pied des rhétoriques propres à l’art romanesque à l’appui de ses effets d’écart et de 

longueur, voire parvient à revendiquer la liberté contre les contraintes du genre 

romanesque. Sur le plan des techniques narratives, la digression est liée à la modernité 

du récit par ses caractères discontinus, hétérogènes et fragmentaires. 

L’intervention du narrateur est similaire à la parabase485 dans le théâtre classique, 

c’est-à-dire à l’intervention du dramaturge au moyen du choeur ou d’un messager qui 

fait une annonce ou un commentaire sur le déroulement de la pièce ou le contexte. 

L’action est interrompue pour laisser place à une réflexion de l’auteur. La parabase est 

réalisée par les apartés dans le théâtre classique, les apostrophes aux lecteurs dans le 

roman du XVIIIe siècle, la voix off au cinéma. Elle foisonne dans le roman anti-

romanesque, tels que dans Don Quichotte, Tristram Shandy, Jacques le Fataliste, etc. 

Même en mettant la digression narrative à l’écart de l’enchâssement du récit, 

l’intervention du narrateur-auteur486 s’avère régulière dans Les Faux Saulniers. Le récit 

primaire ne progresse pas linéairement au fil des événements, il s’interrompt 

fréquemment et régulièrement pour laisser place à la digression, à tel point qu’elle 

envahit le texte, ne laisse au récit personnel du narrateur qu’une petite part, et qu’elle 

forme donc, d’une certaine façon, le fil conducteur de la narration. Ainsi, la technique 

narrative est similaire à celle de Tristram Shandy de Sterne : “[…] : deux mouvements 

inverses s’y combinent et s’y réconcilient quand on les croit prêts à se contrarier. Bref, 

mon ouvrage digresse, mais progresse aussi, et en même temps”487. 

                                                 
484 Aude Déruelle, op. cit., p. 12.  
485 Voir Pierre Schoentjes, Poétique de l’ironie, p. 60. 
486 On appelle cet intervention du narrateur la « voix auctoriale » ou l’« intrusion d’auteur ». 
487 Cité par Randa Sabry, Stratégies discursives, EHESS, 1992, p. 97. 



 

 195

Ainsi, le narrateur-auteur des Faux Saulniers ne cesse de repousser sa quête sous tel 

ou tel prétexte. Chaque fois qu’il remet à la suite l’« Histoire de Bucquoy », il prend un 

prétexte pour la reporter au suivant et propose un récit personnel exposant son travail 

d’écrivain-feuilletoniste. La digression s’appuie sur les promesses d’un récit annoncé 

comme dans Jacques le Fataliste, où Diderot reporte sans cesse l’histoire d’amour de 

Jacques tout en la promettant pour bientôt au lecteur. Ainsi, le report du récit annoncé 

devient un ressort narratif majeur des Faux Saulniers, si bien que le récit préliminaire 

prend de l’ampleur et joue un rôle plus important que le récit annoncé de l’« Histoire de 

Bucquoy ». Il y a deux catégories de digression : la digression narrative et la digression 

non narrative (réflexive). La première concerne l’insertion d’un épisode, d’une 

anecdote, d’un conte, d’une légende, d’une chanson ; et la seconde, celle d’un 

commentaire, d’une réflexion, d’une observation. La digression donne au récit un effet 

de discontinuité, de fragmentation, d’hétérogénéité textuelles. Au niveau du discours, 

elle apporte aussi la plurarité des voix, le récit devient donc polyphonique. Qui plus est, 

la polyphonie discursive conduit le récit à la dispersion des actes de langage et du sens 

du récit.  

 

Les intertitres de certains chapitres relèvent explicitement de la digression, qui figure 

à son tour le mouvement alternatif d’interruption et de reprise. Comme Randa Sabry le 

remarque, le statut de la digression est en principe celui de l’accessoire : “[…] le 

contrepoids, la distraction, le retrait ou la saillie, petite œuvre dans l’œuvre, opuscule 

dans l’opus, la digression ne peut accéder au titre d’essentiel, ni par conséquent 

s’inscrire au titre de l’œuvre. Intercalaire et partielle, elle s’accomode parfaitement, en 

revanche, de l’intertitre”488. Certains intertitres des Faux Saulniers indiquent sans 

                                                 
488 Randa Sabry, op. cit., p. 199. 



 

 196

équivoque la digression constituée de méta-discours : « Digression obligée »489, « Autre 

digression forcée »490, « Interruption »491, « Commentaire »492, « Réflexions »493 et 

« Observations »494. Nombreux sont les motifs de l’intervention de l’auteur : attirer 

l’attention du lecteur sur son récit annoncé, détourner la loi prohibitive, revendiquer la 

liberté de l’écriture, justifier l’introduction d’un récit personnel et répondre au lecteur 

par un mot. 

La digression déroute l’attention du lecteur, qui erre à travers de nombreuses 

interruptions de la narration et d’incessants reports à plus tard du récit promis au départ. 

Les faux saulniers, de même que « le prétendu abbé de Bucquoy » sont insaisissables et 

perpétuellement fuyants, portent un nom dont la signification est difficile à fixer : “— 

                                                 
489 Le quatrième feuilleton, dont le premier chapitre s’intitule « Digression obligée », débute par 

l’intervention du narrateur-auteur en insérant « l’histoire d’un phoque » : “Je crains vraiment de fatiguer 

l’attention du public avec mes malheureuses pérégrinations à la recherche de l’abbé de Bucquoy. 

Toutefois, les lecteurs de feuilletons ne doivent plus s’attendre à l’intérêt certain qui résultait naguère des 

aventures attachantes, dues à la liberté qui nous était laissé de peindre des scènes d’amour.” (II : 21-22) 
490 Le cinquième feuilleton commence par un chapitre titré « Autre digression forcée » et le narrateur 

intervient ainsi en laissant de côté son récit annoncé : “Je suis encore obligé de parler de moi-même et 

non de l’abbé de Bucquoy.” (II : 28) 
491 Le narrateur-auteur introduit « Interruption. — Réponse à M. Auguste Bernard » dans le huitième 

feuilleton : “Je lis dans La Presse une nouvelle attaque bienveillante à laquelle je suis heureux de pouvoir 

répondre en passant, — pour me servir d’un mot de l’auteur”. (II : 47) 
492 Le narrateur-auteur insère son commentaire à propos des gendarmes au cours de la narration de 

l’« Histoire d’Angélique » à la fin du neuvième feuilleton, et le dixième feuilleton débute par son 

commentaire : “Avant de parler des grandes résolutions d’Angélique de Longueval, je demande la 

permission de placer encore un mot. Ensuite, je n’interromperai plus que rarement le récit. Puisqu’il nous 

est défendu de faire du roman historique, […] ”. (II : 60-61) 
493 « Réflexions » sont insérées au cours de la narration du récit d’Angélique. À l’inverse de sa 

prétention, le narrateur interrompt encore sa narration de l’« Histoire d’Angélique » au douzième 

feuilleton et justifie cette fois-ci sa digression : “Malgré les digressions qui sont naturelles à ma façon 

d’écrire, — je n’abandonne jamais une idée, — et, quoi qu’on puisse penser, l’abbé de Bucquoy finira 

par se retrouver...” (II : 72) 
494 Dans l’« Histoire de Bucquoy », le narrateur interrompt le récit de l’abbé de Bucquoy au chapitre 

« III. Le capitaine Roland » et insère une lettre de lecteur, suivie d’une intervention du narrateur intitulée 

« Observations » pour justifier son feuilleton contre l’amendement Riancey : “L’auteur de ce feuilleton 

historique, — et véridique autant que possible, croit devoir s’arrêter ici pour réfléchir ”. (II : 135)  



 

 197

Les faux saulniers ne pouvaient pas être de vrais saulniers. Les mémoires du temps 

orthographient ainsi leur nom : fauxçonniers” (II : 119). Le centre d’intérêt se déplace 

vers le problème de l’ambiguïté entre le vrai et le faux. Ainsi, Nerval disperse le sens du 

récit tant sur le plan du contenu que sur celui de la forme. Une fois fixé, le sens 

découvert perdrait de son poids ou bien serait immédiatement disséminé. Par suite, la 

quête doit être toujours recommencée tant par l’auteur que par le lecteur. Les 

continuelles recherches sur l’abbé de Bucquoy « excentrique et éternellement fugitif », 

sont une métaphore d’incessantes recherches d’une nouvelle forme ou d’un « livre 

infaisable » à venir. Le récit n’est pas achevé par l’auteur, mais laissé ouvert à la 

participation du lecteur. 

En revanche, la digression narrative est constituée d’une foule de « micro-récits »495. 

Ainsi, le mouvement du récit excentrique est jalonné d’interruption, de suspens et de 

reprises, dessinant une ligne courbe. Le récit digresse et progresse au fur et à mesure 

que le narrateur se déplace à la recherche de l’« Histoire de Bucquoy ». 

Dès le premier feuilleton, le narrateur fait une digression dans la lettre « Au Directeur 

du National » à propos des abus de la Bibliothèque nationale et de l’histoire de la 

bibliothèque d’Alexandrie : 

  

Pardonnez-moi ces digressions, — et je vous tiendrai au courant du voyage que j’entreprends à la 

recherche de l’abbé de Bucquoy. — Ce personnage excentrique et éternellement fugitif ne peut 

échapper toujours à une investigation rigoureuse496. (II : 9-10)  

 

Ce paragraphe, situé à la fin du premier feuilleton, ne justifie pas seulement 

l’intervention de l’auteur par la digression, mais promet aussi le récit des aventures de 

l’abbé de Bucquoy. On notera encore que le déplacement est contradictoire, à la fois 

                                                 
495 Le micro-récit apparaît sous le titre d’histoire, fable, épisode, anecdote, etc. Nous en parlerons en 

détail dans la section de « Micro-récits en abyme ». 
496 La mise en italique est de nous. 



 

 198

centripète et centrifuge, signalé par une investigation qualifiée de « rigoureuse » à 

propos d’un personnage dit « éternellement fugitif ».  

Par ailleurs, l’auteur n’oublie pas d’annoncer la fameuse suite, afin de retenir 

l’attention du lecteur. Nerval termine souvent par les points de suspension pour 

prolonger l’intérêt du lecteur jusqu’au prochain numéro. Le troisième feuilleton se 

termine par une suspension après le report de la vente Techener : “Que faire d’ici-là ? 

— Et encore, à présent, le livre montera peut-être à un prix fabuleux...” (II : 21) De 

même, le cinquième finit ainsi : “Le soir de la première représentation j’étais inquiet des 

accessoires qui, — comme la marée de Vatel, — n’arrivaient pas...” (II : 35) Et le 

sixième : “Je parcours en ce moment le pays où tout cela s’est passé, et vous ne pouvez 

douter de mon exactitude...” (II : 47) Le mouvement contradictoire consiste dans le fait 

que l’auteur annonce la suite pour retenir l’intérêt du lecteur, et en même temps disperse 

l’attention par une digression. 

Alors qu’elle est promise au début du feuilleton, l’« Histoire de Bucquoy » est 

constamment reportée à plus tard. Cependant, le narrateur en fait régulièrement revenir 

l’annonce, pour que le lecteur ne perde pas de vue. Ainsi, il interrompt le récit de son 

voyage au Valois pour repêcher l’abbé de Bucquoy disparu de la scène. Il compare la 

construction de son feuilleton à celle d’une symphonie, dans laquelle le leitmotiv 

réapparaît à plusieurs reprises. Son voyage au Valois et dans les envrions est justifié par 

la mise en scène exacte et descriptive des aventures d’Angélique et de l’abbé de 

Bucquoy. Nerval module ainsi son récit sur le motif principal dans le quinzième 

feuilleton, qui est une lettre présumée écrite à La Chapelle-en-Serval497  le 20 

novembre : 

 

                                                 
497 Comme Jacques Bony l’a remarqué dans la note 1 de la page 93, il s’agit d’un “itinéraire bien 

étrange pour se rendre de Châalis à Ermenonville, La Chapelle-en-Serval se trouvant 12 km à l’ouest de 

l’un et de l’autre...” (II : 1352) 



 

 199

De même qu’il est bon dans une symphonie même pastorale de faire revenir de temps en temps le 

motif principal, gracieux, tendre ou terrible, pour enfin le faire tonner au finale avec la tempête 

graduée de tous les instruments, — je crois utile de vous parler encore de l’abbé de Bucquoy, sans 

m’interrompre dans la course que je fais en ce moment vers le château de ses pères, avec cette 

intention de mise en scène exact et descriptive sans laquelle ses aventures n’auraient qu’un faible 

intérêt. (II : 93) 

  

Comme la mise en scène de l’histoire précède son récit, Nerval présente au préalable 

la biographie de l’abbé de Bucquoy ainsi que celle d’Angélique avant de narrer leurs 

aventures498. L’annonce répétitive de l’« Histoire de Bucquoy » justifie également le 

report de sa narration à plus tard. La possession du livre recherché signifie la fin de 

l’histoire dans Angélique, la première nouvelle des Filles du Feu (1854), version 

contractée des Faux Saulniers. Cependant, à la fin d’Angélique l’auteur renvoie 

l’« Histoire de Bucquoy » aux Illuminés dans lesquels elle est reprise. Il s’agit d’une 

digression prolongée qui informe le lecteur de la fin du récit des Faux Saulniers, c’est-

à-dire de l’accomplissement du feuilleton : elle contient le dernier commentaire de 

l’auteur : 

 

L’auteur de ce feuilleton historique ayant terminé son travail, sur une biographie qu’il a cru utile à 

l’histoire du pays, n’a plus qu’à prier la Bibliothèque nationale de vouloir bien accepter l’Histoire 

de l’abbé de Bucquoy, qui manque à sa collection, ainsi que le volume qui contient la relation des 

guerres du comte de Bucquoy, son oncle, en Bohême.  

Ce dernier ouvrage a moins de valeur que l’autre, qui ne se recommande, du reste, que par sa 

rareté. (II : 169) 

 

Le dixhuitième feuilleton, « À M. le directeur du National », est une digression en 

forme de lettre signée du nom de l’auteur Gérard de Nerval. Ce dernier y éclaire par 

l’analepse paraleptique la suspension de son feuilleton pendant dix jours, du fait qu’il 

n’a pas retrouvé l’« Histoire de Bucquoy ». En même temps, la vente du livre est à 

                                                 
498 Nerval résume la vie de l’abbé d’après la biographie Michaud. Voir II : 94. 



 

 200

nouveau reportée du 20 novembre au 30 novembre499, ce qui signifie que le récit 

annoncé est encore remis à plus tard. 

Le narrateur imite la généalogie du récit parodique du chapitre « Objection » de 

l’ Histoire du roi de Bohème de Nodier, dans « Réflexions »500, situées entre le compte 

rendu du voyage au Valois et le début de l’« Histoire de Bucquoy » :  

 

« Et puis... (C’est ainsi que Diderot commençait un conte, me dira-t-on.) 

— Allez toujours ! 

— Vous avez imité Diderot lui-même. 

— Qui avait imité Sterne... 

— Lequel avait imité Swift... 

Qui avait imité Rabelais...  

Lequel avait imité Merlin Coccaïe... 

Qui avait imité Pétrone... 

Lequel avait imité Lucien. Et Lucien en avait imité bien d’autres... 

[…] 

Mais Ulysse a fini par retrouver Ithaque. 

— Et j’ai retrouvé l’abbé de Bucquoy. 

— Parlez-en. 

— Je ne fais pas autre chose depuis un mois. » (II : 118) 

 

Le narrateur prend appui sur une énumération ostentatoire des auteurs reconnus comme 

anti-romanesques pour justifier son récit excentrique. Ainsi, l’origine du récit 

excentrique peut remonter de Diderot, son modèle immédiat, jusqu’à Homère. Le 

dialogue est explicitement renvoyé à son tour à Diderot. La répétition de la même 

formule produit ainsi humour et ironie par suite de l’hypertrophie de l’imitation. En 

                                                 
499 C’est la deuxième remise de vente, après la première du 11 novembre au 20 novembre. 
500 Une autre imitation du début de Jacques le Fataliste réapparaît sous forme d’une intervention du 

narrateur au premier chapitre de l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy » :  

“D’où venait-il ?...  

On ne le sait pas trop... 

Où allait-il ?... Nous le verrons plus tard...” (II : 122). 

La même formule de l’interrogation-réponse suspendue apparaît également lors de la présentation 

d’Adoniram dans l’« Histoire de la reine du matin », voir II : 672. 



 

 201

effet, Nodier aborde la question du plagiat (ou de la parodie) dans Questions de 

littérature légale (1812), en parlant de la difficulté de remonter à l’origine des plagiats, 

à partir de son Histoire du roi de Bohème qui est le plagiat de Tristram Shandy de 

Sterne, qui est un plagiat de Swift501, et ainsi de suite. Notons encore que le récit de 

Jacques le Fataliste est marqué par l’excès de dialogue et de digression. Il s’agit ici 

d’une manière arbitraire du narrateur-auteur pour prouver la légitimité de son récit 

excentrique par une simple énumération des auteurs excentriques. C’est le brouillage 

des sources fait pour détourner l’oppression équivoque des autorités. Il faut tomber 

d’abord dans un cercle vicieux pour en sortir par la suite. 

 
2) Micro-récits en abyme 

Le récit primaire entretient sur le plan thématique une relation analogique avec ses 

récits intercalés dans Les Faux Saulniers. Chaque récit inséré réfléchit un thème du récit 

primaire par la mise en abyme502. Ainsi, le récit du narrateur et ses récits insérés se 

partagent le sujet, même si leurs histoires ne semblent avoir aucun lien immédiat entre 

elles sur le plan spatio-temporel : la révolte contre l’autorité, l’évasion, l’arrestation 

arbitraire, la censure, la quête du Livre, etc. À titre d’exemple, l’anecdote de 

l’arrestation arbitraire d’un archéologue suspect annonce, par la mise en abyme, les 

détentions arbitraires de l’abbé de Bucquoy.  

Aux trois récits principaux relevés plus haut dans Les Faux Saulniers s’ajoutent 

nombre de micro-récits (fables, anecdotes, histoires, légendes, chansons…). L’insertion 

des micro-récits au sein du récit primaire est un procédé très courant, surtout dans le 

                                                 
501 Voir Tiphaine Samoyault, L’intertextualité. Mémoire de la littérature, Armand Colin, 2005, p. 52. 
502 “[…] en racontant l’histoire d’un autre récit, le premier (le récit enchâssant) atteint son thème 

secret et en même temps se réfléchit dans cette image de soi-même ; le récit enchâssé est à la fois l’image 

de ce grand récit abstrait dont tous les autres sont ne sont que des parties infimes, et aussi du récit 

enchâssant qui le précède directement”. Tzvetan Todorov, Poétique de la prose, Seuils, coll. “Points”, 

1971, 1978, p. 40. 



 

 202

récit de voyage humoristique503 marqué par la digression. Les micro-récits insérés 

forment de manière générale des digressions relativement brèves et mettent en valeur 

trois récits principaux, en sorte que les interventions du narrateur-auteur extradiégétique 

se multiplient dans l’univers diégétique. Par suite, le récit primaire s’interrompt 

régulièrement par l’insertion de micro-récits ; ces digressions narratives se distinguent 

des digressions non narratives que sont les interventions directes du narrateur auctorial 

(commentaires, observations et réflexions). 

Nerval intercale d’abord un rapport de police de 1709, l’année où l’abbé de Bucquoy 

s’évade de la Bastille, pour mettre en scène l’« Affaire Le Pileur », drame familial 

effrayant, qui sert de toile de fonds à l’« Histoire de Bucquoy » mais n’a aucun lien avec 

l’abbé de Bucquoy. Suit « La sonnette enchantée », récit fantastique, qui raconte une 

histoire de revenants liés à des bibliothécaires et conservateurs de l’Arsenal, qui supplée 

la visite, sous prétexte d’un souvenir lié à cette histoire, le narrateur néglige 

délibérément de se rendre en ce lieu, pour des raisons d’autant moins convaincantes que 

la bibliothèque possède le livre qu’il cherche. C’est une stratégie inventée par le 

narrateur pour ne pas retrouver immédiatement l’« Histoire de Bucquoy » et pour 

prolonger son feuilleton le plus longtemps possible504. 

Puis apparaît l’anecdote du « canari »505, dans laquelle une vieille dame essaie en 

vain de vendre à un oiselier un canari avec sa cage. L’anecdote du « phoque parlant » se 

passe à la foire de Versailles et illustre la passion de cet animal pour sa maîtresse. À 

travers ce récit, l’auteur cherche la possibilité d’écrire un feuilleton dénué de passion, 

un élément indispensable au roman. « Les masques d’Arlequin », récit personnel de 

                                                 
503 Sur le voyage humoristique, voir « voyageur humoristique et touriste » de notre thèse. 
504 Par une pure coïncidence la vente de l’Histoire de l’abbé de Bucquoy sera également remise à deux 

reprises du 11 novembre au 20 novembre et finalement au 30 novembre. 
505 Le narrateur n’a pu faire acheter au oiselier le canari d’une dame désargentée, parce qu’il avait 

déjà dépensé l’argent aux achats de la relation des guerres du comte de Bucquoy, l’oncle de l’abbé de 

Bucquoy, en Bohème, comme à Francfort il n’avait pu acheter l’Histoire de l’abbé de Bucquoy par suite 

de l’achat précédent de quelques livres. 



 

 203

l’auteur, rapportent des mésaventures liées à la censure et aux accessoires lors de la 

première représentation de sa pièce de théâtre Léo Burckart. La fable de « la découverte 

de l’imprimerie » est suivie de celle d’« une fable d’un tyran de Sparte, concepteur de 

typographie » qui essaie d’imprimer le mot Nikh (victoire). « La Mort de Rousseau » 

est un projet de théâtre en cinq scènes, attribué à Sylvain compagnon de route du 

narrateur. Et se succèdent encore « deux bibliophiles maniaques », « le bibliophile de 

février 1848 », « un archéologue suspect » et « un vendeur d’orviétan », précédée par 

« Le Pouvoir des fables », fable de La Fontaine. 

Les récits anecdotiques, intercalés comme digressions, ont pour thème soit le livre – 

bibliothèque, bibliothécaire, bibliophile, librairie, archive –, soit le pouvoir arbitraire – 

arrestation, emprisonnement, contrôle d’identité, censure. Les récits relatifs au 

bibliophile sont les plus présents de nombreux micro-récits anecdotiques, ce qui n’est 

pas indifférent au sujet du feuilleton qu’est la quête du Livre. 

Dans « deux bibliophiles maniaques », un bibliophile désire posséder l’Anancréon in-

16 d’un ami bibliophile pour compléter sa collection des poètes grecs. Il propose à son 

ami contre l’Anancréon in-16 son “Voyage de Polyphile en italien, édition princeps des 

Aldes, avec les gravures de Bellin” (II : 113) et son “Roman de la Rose, grandes 

marges, avec des annotations de Marguerite de Valois” (II : 113). Mais l’ami ne cède le 

livre à aucun prix, pas même pour une somme importante. Excédé, le premier lui 

déclare finalement : “— Eh bien ! j’aurai le livre à ta vente” (II : 113). Cette anecdote 

suggère les difficultés que rencontre le feuilletoniste à se procurer l’« Histoire de 

Bucquoy ». L’auteur, comme le bibliophile ci-dessus, n’obtient finalement le livre qu’il 

désire qu’en l’achetant lors d’une vente aux enchères, après une longue recherche sans 

résultat. De surcroît, par suite du report de la vente prévue, son feuilleton sera suspendu 

dix jours, mais cette suspension est aussi une prolongation, un délai survie de son 

feuilleton. 



 

 204

Une anecdote se déroulant pendant la Révolution de Février 1848, mettant en scène  

un bibliophile fou du Perceforest, édition unique du XVIe siècle, est racontée par un 

autre bibliophile. Elle rappelle la dernière nouvelle de Charles Nodier, Franciscus 

Columna dont le récit primaire raconte la qûete d’une édition originale 

d’Hypnerotomachia Poliphili par deux bibliophiles maniaques. La fable de la 

découverte de l’imprimerie ne réfère pas seulement à plusieurs versions de l’invention, 

mais encore à la création du livre. Tout compte fait, les micro-récits ont pour fonction 

de mettre en abyme le sujet du récit primaire, puisqu’ils convergent vers le sujet de la 

création du Livre. 

Nerval insère « Le phoque parlant » pour parler de la définition juridique du 

feuilleton-roman. Le roman est défini comme peinture de l’amour par les autorités, et le 

feuilletonniste doit donc éviter la description de la passion. Le narrateur, en tant que 

scripteur, fait semblant de rapporter purement et simplement un dialogue entre la 

directrice d’un cirque forain et une dame versaillaise pour raconter la mort d’un phoque 

qui était présent l’année dernière. Pour cette raison, il parle d’amour, alors qu’il devrait 

éviter ce thème :  

 

Qu’arriverait-il cependant si l’on saisissait ce feuilleton pour avoir parlé un instant de l’amour d’un 

phoque pour sa maîtresse : heureusement je n’ai fait qu’effleurer le sujet. (II : 26) 

 

On aperçoit un ton ironique de ce genre du discours ambivalent, qui signale, d’un 

côté, un danger éventuel, de l’autre, un moyen d’y échapper. Il s’agit bien d’une 

stratégie pour ne pas tomber dans le piége d’une décision arbitraire des autorités et 

neutraliser l’adversaire. Le narrateur-auteur remet en question le feuilleton en tant que 

genre, et brouille la distinction entre le feuilleton et d’autres formes littéraires : la 

critique, le voyage, les études historiques et le feuilleton-roman. La définition juridique 

du feuilleton-roman est défini d’une manière équivoque par les autorités, l’application 

de la loi sur la presse l’est aussi. Face à la définition ambiguë, le narrateur justifie à son 



 

 205

tour son écriture équivoque par le brouillage des distinctions des genres et du vrai et du 

faux pour dérouter son adversaire. 

Parmi divers micro-récits, la chanson populaire est le récit en abyme par excellence 

qui résume et représente un sujet du récit primaire. Par exemple, le narrateur arrive à 

retracer des histoires locales par des vers de l’époque de Louis XIV qui chante la guerre 

en Hollande506 et une chanson des “Moines rouges qui habitaient primitivement 

Châalis” (II : 108), liés aux Templiers qui ont été vaincus et brûlés par une entente 

secrète entre le roi et le pape. La chanson populaire Le roi Loys que Sylvain chante 

représente bien le caractère rebelle d’Angélique. “La fille du duc Loys choisissant 

Lautrec pour cavalier” (II : 75), se laisse enfermer dans une tour par son père plutôt que 

de renoncer à son amour. Cette chanson se lie ainsi à l’« Histoire d’Angélique » par le 

non-conformisme et la résolution d’une jeune fille noble face à l’adversité que subit 

l’amour. L’un réfléchit l’autre sur le plan thématique, de sorte que Le Roi Loys met en 

abyme l’« Histoire d’Angélique ». De même, celle-ci se fait à son tour un récit-modèle 

qui reflèterait les autres : “— Je n’aurais voulu peindre qu’une de ces familles 

provinciales qui forment dans l’unité historique d’une nation une individualité 

collective curieuse à étudier, comme jetant des reflets de clarté sur les autres” (II : 83). 

La chanson chantée, la légende et l’histoire racontées, et les vers récités par Sylvain 

d’originaire valoise évoquent de manière spéculaire des événements du passé régional. 

Le déclenchement des souvenirs passe toujours par l’interprétation de la tradition 

populaire par un personnage solidement enraciné dans sa région d’origine et qui en 

garde bien la mémoire, comme Sylvain, Sylvie et Célénie. 

Le narrateur interrompt régulièrement sa narration pour introduire des micro-récits 

anecdotiques, – non compris, bien entendu, l’« Histoire d’Angélique » et l’« Histoire de 

Bucquoy ». À part « La Mort de Rousseau », lue par Sylvain au narrateur, et les 

anecdotes racontées par Renneville à l’abbé de Bucquoy, le niveau narratif des micro-

                                                 
506 “C’était un cavalier / Qui revenait de Flandre...” (II : 108) 



 

 206

récits correspond au récit pseudo-diégétique507. Par exemple, « la mort du phoque 

précédent » (II : 26) est l’histoire d’un phoque mort de chagrin à la suite du mariage de 

sa dresseuse, racontée par la directrice d’un cirque forain, mais rapportée par le 

narrateur. Il n’y a ni changement de niveau narratif ni changement de narrateur dans 

l’enchâssement d’un micro-récit pseudo-diégétique, puisque le narrateur nervalien ne 

laisse pas, à quelques exceptions près, la parole à d’autres personnages dans Les Faux 

Saulniers. 

Les micro-récits sont soit des récits de témoins au narrateur, soit des ouï-dire, soit des 

récits autobiographiques du narrateur lui-même, si bien qu’ils n’ont pas à première vue 

de rapport direct avec le récit primaire qui rapporte la recherche de l’« Histoire de 

Bucquoy » par le narrateur, ni de rapport immédiat entre eux, sinon au niveau du sujet. 

Malgré cela, les récits enchâssés ont sur le plan thématique un rapport analogique avec 

le récit primaire, la preuve en est que le thème de quête du Livre est largement 

dominant. Ainsi se multiplient les anecdotes concernant les bibliothèques, les 

bibliothécaires, les bibliophiles, l’imprimerie, la vente des livres... La multiplication des 

micro-récits fait oublier parfois le fil conducteur du récit primaire ; cependant les micro-

récits, disséminés autour du récit primaire comme ses satellites, en font ressortir le sujet, 

comme des épices relèvent le goût d’un met. 
 

3) Écriture oppositionnelle508 

Ce récit hybride naît paradoxalement de l’impossibilité d’écrire le récit romanesque, 

ce qui donne à l’auteur de créer un feuilleton original, “cet insaisissable moucheron issu 

de l’amendement Riancey” (II : 86). Alors que la nouvelle loi sur la presse défendait de 

                                                 
507 Selon Gérard Genette, le récit pseudo-diégétique est “un récit second en son principe, mais 

immédiatement ramené au niveau premier et pris en charge, quelle qu’en soit la source, par le héros-

narrateur”. Gérard Genette, Figure III, p. 249. 
508 Nous empruntons le concept du terme « opposition » à Ross Chambers. Voir Ross Chambers, 

Mélancolie et opposition, José Corti, 1987, p. 99-100.  



 

 207

publier un récit romanesque dans un journal, Nerval devrait inventer une formule 

astucieuse pour faire paraître son feuilleton en contournant l’interdit. Pour ce faire, il 

prétend en premier lieu choisir le genre historique, et non pas le roman ; puis il lui faut 

chercher un document authentique sur lequel il doit appuyer son feuilleton. Enfin, à 

défaut de trouver le livre nécessaire, il n’a d’autre choix que de raconter ses 

pérégrinations à la recherche de l’« Histoire de Bucquoy », et de narrer à sa place 

l’« Histoire d’Angélique », basée sur des documents trouvés aux Archives nationales et 

à la bibliothèque de Compiègne. L’écriture des Faux Saulniers est ainsi fondée sur la 

substitution. 

L’impossibilité d’écrire un récit romanesque amène aussi le feuilletoniste à se mettre 

en scène lui-même et à raconter sa vie privée d’écrivain. Nerval explique ironiquement 

son procédé métatextuel, expose le métier de feuilletoniste :  

 

Il nous a semblé curieux néanmoins de démonter la machine que nous n’avons pu donner entière, 

d’en montrer les ressorts et les rouages — l’anatomie si l’on veut. Quelquefois, on prend plaisir à 

visiter les coulisses, les foyers et les trucs d’un théâtre…Les secrets de la composition d’un roman 

historique prémédité et devenu impossible viennent d’apparaître à tous les yeux ! (II : 141) 

 

Le but (ou le prétexte) du voyage du narrateur est la recherche de l’« Histoire de 

Bucquoy », livre qu’il a feuilleté à Francfort, mais qu’il n’a pas acheté, comptant le 

retrouver à Paris, et qui s’avère introuvable dans les bibliothèques publiques et dans les 

librairies anciennes. Le livre de sa quête doit être à la fois le sujet et l’objet du feuilleton 

annoncé au lecteur du National : « l’Abbé de Bucquoy ». Mais ce roman-feuilleton doit 

être absolument historique509, non pas romanesque, pour ne pas tomber sous le coup de 

                                                 
509 “[…] cette oeuvre met donc en scène sa propre genèse, le travail de l’écrivain à la recherche de 

détails réels sur un sujet fuyant, un personnage historique sur lequel il ne parvient pas à réunir une 

documentation satisfaisante.” Gisèle Séginger, dans Les Filles du Feu, Les Chimères, Nerval, ellipses, 

2004, p.43.  



 

 208

l’amendement Riancey510, qui frappe d’une taxe les roman-feuilletons. Traitant un sujet 

d’actualité, Nerval aborde les problèmes liés aux contraintes littéraires et politiques : 

l’interdiction du roman-feuilleton, la propriété littéraire, la censure, le contrôle 

d’identité, la mauvaise organisation des bibliothèques publiques, les arrestations 

aribitraires, etc. À titre d’exemple, il met en scène les mésaventures qu’il a connues lors 

de la première représentation de Léo Burckart en 1839, de la censure du manuscrit de sa 

pièce aux incidents survenus aux accessoires des seize masques destinés à la scène du 

tribunal secret au quatrième acte. Ce faisant, il actualise notamment les difficultés de la 

vie d’écrivain et divers composantes du monde dramatique.  

Le narrateur, dépeignant la situation précaire de l’écrivain en 1850 sous le régime 

autoritaire du prince-président Louis-Napoléon, avertit les romanciers du risque qu’ils 

courent, si on applique l’amendement Riancey qui menacerait « leurs moyens 

d’existence » :   

 

À mon retour à Paris511, je trouvai la littérature dans un état de terreur inexprimable. Par suite de 

l’amendement Riancey à la loi sur la presse, il était défendu aux journaux d’insérer ce que 

l’assemblée s’est plu à appeler le feuilleton-roman512. J’ai vu bien des écrivains, étrangers à toute 

couleur politique, désespérés de cette résolution qui les frappait cruellement dans leurs moyens 

d’existence. (II : 5) 

 

Il faut noter qu’à l’égard du terme feuilleton-roman employé par l’assemblée, Nerval 

renverse astucieusement l’ordre de deux mots « bizarrement accouplés », et adopte la 

                                                 
510 Il s’agit de l’article 14 de la loi du 16 juillet 1850 : “« Tout roman-feuilleton publié dans un journal 

ou dans son supplément sera soumis à un timbre d’un centime par numéro ». Cet article, proposé par M. 

de Riancey, [...], avait évidemment un caractère prohibitif et visait à contraindre les journaux de renoncer 

à ce genre de publication.” (II : 1314) (« Notice de Jacques Bony ») 
511 Dans Angélique publiée dans Les Filles du Feu (1854), l’année est précisée en 1851 non 1850 

l’année où Nerval publie Les Faux Saulniers en feuilleton. 
512 La mise en italique est de nous. 



 

 209

forme roman-feuilleton en soulignant par un détail infime la vérité historique de 

l’existence de son héros :  

 

Le comte de Buquoy ou de Bucquoy, sur lequel je n’avais que des données vagues ou contestables 

prend, grâce à cette pièce, une existence historique certaine. Aucun tribunal n’a plus le droit de le 

classer parmi les héros du roman-feuilleton513. (II : 12) 

 

Le narrateur-auteur réagit d’une façon ironique, dans une situation où le roman-

feuilleton est interdit par une loi à la fois ambiguë et arbitraire. Dans le cas où l’on en 

donnerait une large interprétation, il encourrait une amende. En conséquence, il invente 

une méthode non moins originale susceptible de déjouer les plans de son adversaire. Il 

s’agit d’écrire un feuilleton d’une manière paradoxale comme si l’on ne faisait pas un 

roman-feuilleton. Nerval cherche d’abord la définition juridique du feuilleton-roman 

pour échapper aux griffes surnoises de l’autorité. À la question de “ce qui distingu[e] le 

feuilleton de critique, de voyages ou d’études historiques, du feuilleton-roman” (II : 27), 

un substitut provincial répond ainsi : “Ce qui constitue le feuilleton-roman, c’est la 

peinture de l’amour. Le mot roman vient de romance. Tirez la conclusion” (II : 27). 

Insatisfait de cette réponse arbitraire et erronée, le narrateur décide d’aller demander au 

substitut du Palais de Justice, “officiel chargé des questions relatives aux journaux” (II : 

27), de lever l’ambiguïté du terme. Le substitut répond que le parquet n’apprécie pas les 

délits relatifs au roman-feuilleton514, mais que c’est la direction du Timbre qui décide si 

un feuilleton mérite ou non le titre de roman. Il lui faut alors consulter la direction du 

Timbre. La défintion du terme comme la compétence pour juger les délits concernés 

demeurent ambiguës. Face à l’équivoque des autorités, le narrateur tente d’esquiver la 

loi ambigüe en prenant l’impossibilité d’écrire le roman-feuilleton comme sujet de son 

feuilleton. Il réussit de cette manière à sortir d’un cercle infernal au moyen d’un détour 

                                                 
513 La mise en italique est de nous. 
514 Le substitut officiel utilise le roman-feuilleton à l’inverse d’un substitut provincial qui dit le 

feuilleton-roman. 



 

 210

malin. Il lance le projet d’une biographie de l’abbé de Bucquoy, personnage excentrique 

de l’époque de Louis XIV “selon des données irréprochables” (II : 6). Son écriture doit 

impérativement garantir l’authenticité de son feuilleton515. Pour déjouer l’arbitraire d’un 

éventuel contrôle des autorités, l’auteur ne cesse de mettre en évidence l’historicité de 

son récit et la sincérité de son attitude d’écrivain en recourant constamment à des 

documents vérifiables. Mais cela laisse aussi apercevoir un côté suspect, puisqu’une 

constante mise en valeur de la fiabilité des preuves historiques peut aussi faire naître 

quelques doutes sur la narration. Ainsi, le feuilleton de l’« Abbé de Bucquoy » doit être 

écrit au-delà des contraintes imposées par la loi. Sur le plan de l’écriture, le 

feuilletoniste ne cesse de faire des renvois intertextuels, déclare l’imitation des modèles 

littéraires pour se soustraire aux contraintes légales, et enfin parvient à brouiller sa 

responsabilité. 

La recherche d’un livre intitulé l’« Abbé de Bucquoy » ou d’informations sur le héros 

l’abbé de Bucquoy516 amène le narrateur à parcourir à Paris et ses alentours. Elle 

n’aboutit pas d’emblée au but, parce que le feuilleton repose justement sur le principe 

d’un continuel report de la quête517 sous maints prétextes successifs. Les pérégrinations 

du narrateur constituent le contenu du feuilleton à la place de l’« Histoire de Bucquoy », 

et offrent un prétexte pour en remettre à plus tard la publication. Entre temps, le 

narrateur trouve aux Archives nationales518 le manuscrit autographe de la confession 

                                                 
515 Pour cela, le narrateur arrive à exagérer sa sincérité jusqu’au point d’éclairer les relations entre les 

d’Estrées et les Longueval : “Je n’invente rien” (II : 97).  
516 Le titre et le rôle s’identifient quasiment à la suite de la confusion d’identité. On sait que l’attitude 

envers ses héros Angélique et l’abbé de Bucquoy est quasi affective. La quête de l’« Histoire de 

Bucquoy » n’est autre que la quête de l’abbé de Bucquoy. En revanche, la désignation de son héroïne est 

toujours « la belle Angélique » comme si le narrateur était amoureux d’elle. 
517 La fermeture des bibliothèques à la suite de vacances, le conservateur qui n’est pas de semaine, la 

mise en catalogue incomplète ou inachevée et la remise de la vente, tout cela concourt à reporter la quête 

de l’« Histoire de Bucquoy » et donc à prolonger le feuilleton « l’Abbé de Bucquoy ».  
518 “Les Archives possèdent sur cette famille une histoire charmante d’amour que je puis vous 

adresser sans crainte, —  puisqu’elle est complètement historique.” (II : 39) 



 

 211

d’Angélique de Longueval. L’« Histoire d’Angélique »519 prend à son tour la place de 

l’« Histoire de Bucquoy ». Ainsi, le feuilleton s’installe, dans une certaine précarité, sur 

le prétexte (ou le détour) et le paradoxe, ou sur la substitution multiple du récit par des 

micro-récits. Dans cette perspective, la digression est un moyen de détournement des 

contraintes littéraires et politiques, quand ce procédé narratif constitue de manière 

ironique l’écriture oppositionnelle. 

Dans sa transcription de l’« Histoire d’Angélique », Nerval remanie, transforme, 

amalgame, voire déforme et supprime le texte original tout en assurant que l’histoire est 

vraie et vérifiable520, à la différence de sa prétention d’imprimer “le livre tel qu’il est” 

(II : 18) comme le ferait un copiste521. Par ailleurs, il fait un voyage au Valois sous 

prétexte de décrire le fond du tableau pour un récit historique.  

Le narrateur semble chercher plus sérieusement des prétextes à remettre à plus tard 

l’« Histoire de Bucquoy », que le livre dont il a besoin pour la conter. Ainsi, il néglige 

de visiter, sans justification claire, la bibliothèque de l’Arsenal qui semble en posséder 

un exemplaire, et il prend prétexte d’un souvenir lié à un récit fantastique, « La sonnette 

enchantée ». Renonçant de manière excentrique à visiter l’Arsenal, il va chez les 

libraires spécilisés : France, Merlin et Techener. Mais il ne suit pas non plus le conseil 

de France, qui lui a dit : « Je connais bien le livre ; je l’ai eu dans les mains dix 

fois...Vous pouvez le trouver par hasard sur les quais : je l’y ai trouvé pour dix sous. » 

(II : 20). C’est une autre négligence délibérée comme s’il ne voulait pas au fond 

                                                 
519 Sous le titre de l’« Histoire de la grand-tante de l’abbé de Bucquoy », elle couvre environ un 

neuvième des Faux Saulniers. Les pages occupées selon l’éditon de la Pléiade sont ci-dessous : p. 43-47, 

p. 58-60, p. 63-72, p. 75-79 sur 169 pages. 
520 Sur la déformation de la Confession d’Angélique vis-à-vis de l’« Histoire d’Angélique », et 

l’amalgame et le déplacement de l’« Histoire de Bucquoy » par rapport à l’Inquisition française, voir 

Jacques Bony, Le Dossier des « Faux Saulniers ». 
521 “Vous me pardonnerez ensuite de copier simplement certains passages du manuscrit que j’ai 

trouvé aux Archives, et que j’ai complétés par d’autres recherches. Brisé depuis quinze ans au style 

rapide des journaux, je mets plus de temps à copier intelligemment et à choisir, — qu’à imaginer.” (II : 

61) 



 

 212

retrouver le livre en question. Il se rend aux Archives nationales, sans résultat. En 

contrepartie, il y découvre par hasard le manuscrit de la Confession d’Angélique, 

laquelle sert désormais de substitut de l’« Histoire de Bucquoy ». Son investigation 

s’élargit jusqu’à Compiègne et Soissons, mais l’« Histoire de Bucquoy » reste toujours 

introuvable. Enfin, le narrateur compte sur la vente aux enchères « Motteley ». 

Le narrateur-auteur tente avec acharnement de trouver un indice, même infime, 

prouvant l’existence historique de son héros dans le dossier des « rapports de police de 

l’année 1709 ». Il met en scène l’« Affaire Le Pileur », un drame effrayant aux terribles 

scènes de crime, qui n’a apparemment aucun lien avec l’« Histoire de Bucquoy », sous 

prétexte de décrire purement et simplement les moeurs de la même époque où “se 

déroulera la vie de l’abbé fugitif” (II : 14) et de “découper des silhouettes historiques 

pour le fond du tableau” (II : 17). Il tente de prouver l’existence historique de l’abbé de 

Bucquoy par un document trivial rapportant un horrible drame familial. Il détourne 

d’une façon ingénieuse les règles du régime despotique sous Louis-Napoléon en disant 

de l’abbé de Bucquoy qu’“aucun tribunal n’a plus de droit de le classer parmi les héros 

du roman-feuilleton” (II : 12), parce que le document qui mentionne “le prétendu comte 

de l’abbé de Bucquoy” (II : 12) existe matériellement dans les « rapports de police de 

l’année 1709 ». 

Pour l’auteur, contourner l’amendement Riancey par une voie oblique, c’est justifier 

sa façon de faire un feuilleton dans un domaine non interdit. De même, l’impossibilité 

de faire du roman historique amène le narrateur, “— en dehors du récit matériellement 

vrai” (II : 61) et “en dehors de toute prévision de l’amendement Riancey” (II : 140), aux 

descriptions locales, aux sentiments de l’époque et à l’analyse des caractères, pour 

l’écriture desquels il effectue une visite du site concerné, en rapportant de plus des 

chansons et des légendes locales pour toile de fonds du récit historique.  

 



 

 213

Tout au long du récit, le narrateur-auteur a l’air de s’inquiéter de l’amendement 

Riancey, jusqu’à la parution de l’« Histoire de Bucquoy » dans la dernière partie des 

Faux Saulniers. C’est la raison pour laquelle il prétend sans cesse que son feuilleton est 

historique et authentique. Il ne cesse de souligner l’authenticité documentaire, 

l’exactitude de données et même l’existence matérielle pour ne pas tomber dans le piège 

de son adversaire, de sorte qu’il semble même obssédé par le détail522. L’inquiétude du 

narrateur a pour fonction d’attirer l’intérêt du lecteur et de maintenir la tension à travers 

des digressions ; elle sert également à trouver des prétextes pour allonger le feuilleton. 

Elle s’exprime parfois par une menace ou un défi au directeur du journal ou aux 

autorités. Le huitième feuilleton se termine par l’évocation du risque à publier la suite 

de l’« Histoire de la grand-tante de l’abbé de Bucquoy ». L’auteur souligne que sa 

narration appartient à l’histoire523, non pas au roman, et que son écriture est réaliste. 

Toutefois, la distinction entre ouvrage d’histoire et roman historique n’est pas nette. 

Comme le narrateur le mentionne524, il risque de se prendre au piège et en subir les 

conséquences, comme certains qui ont été emprisonnés à la Bastille “pour un si petit 

sujet” (II : 149). 

L’important, c’est surtout la manière d’interpréter l’amendement Riancey. Si les faits 

relatés en certaines parties sont incontestables, le narrateur n’est pas complètement 

assuré de pouvoir échapper à l’amende. Car il n’a pas de preuves suffisantes : “Que 

répondre à un procureur de la République qui s’écrirait devant le tribunal : « Le comte 

                                                 
522 Voici quelques occurrences : “un détail curieux” (II : 52), “ces minces détails” (II : 53), “des 

détails exacts” (II : 55), “Pardons de ces détails [...]” (II : 105). 
523 “P.-S. Est-ce que vous craindriez d’insérer demain la suite de l’histoire de la grand-tante de l’abbé 

de Buquoy ? On m’a assuré que dans les circonstances actuelles cela pouvait présenter des dangers. — 

Cependant, c’est de l’histoire.” (II : 55) Plus tard, toujours sous forme de post-scriptum, le narrateur 

évoque le danger à courir pour le directeur du journal : “Quant à moi, — vous le savez, — je ne risque 

rien ; mais vous, vous risquerez de subir une amende, — qui peut s’élever à plus d’un million… Ne rions 

pas !” (II : 87) 
524 “Malheureusement, si je m’éloigne un instant de la ligne correcte de l’histoire, je retomberais dans 

le roman historique, [...].” (II : 83) 



 

 214

de Bucquoy est un personnage fictif, créé par la romanesque imagination de 

l’auteur... !” (II : 12) Auquel cas, il risquerait une lourde amende. En conséquence, 

Nerval a recours au procédé réaliste pour échapper au piège, et prend appui sur tous les 

dispositifs possibles de défense contre la loi équivoque. Dans le chapitre intitulé 

« Observations », qui a l’aspect d’un récit digressif romanesque525, le narrateur s’efforce 

de justifier sa façon d’écrire son feuilleton en s’appuyant sur « plusieurs manières de 

traiter l’histoire » pratiquées par les historiens – dialogue, harangue, roman historique –, 

de crainte que l’on n’attaque son récit quelque peu romanesque. D’autre part, toujours 

fidèle au procédé réaliste, semble-t-il, le narrateur réctifie une erreur géographique 

signalée, à propos du Fort-l’Évêque, par un lecteur, pour prouver sa sincérité, bien que 

cette attitude soi-disant scientifique n’appartienne qu’à l’illusion réaliste526. 

 

Par ailleurs, il est intéressant de remarquer le choix de l’intertitre : « Histoire de la 

grand-tante de l’abbé de Bucquoy », au lieu de « Histoire d’Angélique de Longueval ». 

Une double détournement s’accomplit dans cette formulation. Au premier degré, la 

manoeuvre accomplit le remplacement de l’« Histoire de Bucquoy » par l’« Histoire 

d’Angélique ». Le feuilleton, acculé dans une impasse, survit et se prolonge grâce à 

cette substitution. À ce stade l’auteur détourne par le remplacement tant la loi que 

l’attente du lecteur. Au second degré, l’« Histoire d’Angélique » se lie implicitement à 

l’« Histoire de Bucquoy » par une périphrase désignant l’héroïne au moyen d’un lien 

familial fautivement établi par l’auteur entre les deux personnages527. L’auteur détourne 

                                                 
525 Voir II : 138-139. De là Nerval introduit un plan fictif aux deux protagonistes l’abbé et le capitaine 

à la tête des faux saulniers avec une héroïne, cousine de l’abbé, suppose un roman à une intrigue à la 

façon de Walter Scott. 
526 “Il se trouve prouvé maintenant que le Fort ou le For-l’Evêque était situé sur la rive droite de la 

Seine ; — par conséquent notre abbé n’a pas dû prendre les ponts pour gagner le quartier du Temple. 

Avouer cette faute, c’est montrer la sincérité de tout notre travail”. (II : 136) 
527 Rien ne prouve sûrement le lien parental entre Angélique et l’abbé de Bucquoy. “Le lien de 

parenté existant entre Angélique et l’abbé de Bucquoy est très hypothétique et de toute façon beaucoup 



 

 215

encore le titre annoncé par la mise en oeuvre paratextuelle. Ainsi, le détournement 

narratif s’unit au détournement tactique de l’écriture pour déjouer la malveillance des 

autorités. Nerval s’oppose d’une manière arbitraire aux contraintes arbitraires, mais 

d’une manière tout à fait légale et subtile. C’est ainsi que le feuilleton hétéroclite 

devient un récit oppositionnel atypique sans précédent. 

Le roman-feuilleton naît paradoxalement d’une série d’échecs dans la quête 

effectuée sous la menace d’une destruction des livres représentée par la contrefaçon, le 

volume incomplet, le livre rongé, l’éditon falsifiée, l’exemplaire dépareillé... Ainsi, les 

pérégrinations du narrateur en quête de l’« Histoire de Bucquoy » ne constituent pas 

seulement une narration digressive en ligne courbe ou un détour du voyage, mais 

témoignent aussi de la difficulté à faire un livre.  

 
4) Confusion d’identité 

La confusion des noms et des apparences est susceptible d’entraîner celle des 

identités. Par exemple, le nom de l’abbé de Bucquoy apparaît au total en six variantes : 

de Bucquoy, du Bucquoy, Dubucquoy, du Buquoy, Bucquoi, Busquoy528. Cette variété 

annonce des difficultés dans la recherche de l’abbé de Bucquoy. Comme le nom de 

famille se multiplie en plusieurs formes, ce personnage fugitif échappe continuellement, 

il est insaisissable à travers la multiplication des apparences, divers changements d’état 

et de nombreuses tentatives d’évasion529. Un doute est jeté dès le départ sur l’identité de 

ce personnage excentrique : est-elle vraie ou fausse ? M. d’Argenson ne le décrit-il pas 

                                                                                                                                               

plus lointain que celui qui est indiqué par Gérard.” (Note 94 de Michel Brix dans son édition des Faux 

Saulniers, éditions du Sandre, 2009.) 
528 De même, le titre de l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy » a six variantes : Abbé de Bucquoy (II : 5, 

114) ; Vie de l’abbé de Bucquoy (II : 33) ; Histoire des évasions de l’abbé de Bucquoy (II : 49) ; 

Aventures de l’abbé de Bucquoy (II : 90) ; Histoire de l’abbé de Bucquoy (II : 114, 169) ; Histoire du 

sieur abbé comte de Bucquoy (II : 120). 
529 Sur la vie extraordinaire de l’abbé de Bucquoy, voir Jacques Bony, « Biographie Michaud », Le 

Dossier des Faux Saulniers, p. 110-111. 



 

 216

comme “le prétendu comte de Bucquoy” dans un rapport à son supérieur M. de 

Pontchartrain, ministre de la Maison du Roi ? De plus, le prévôt de Sens le prend à tort 

pour l’abbé de la Bourlie, mêlé aux révoltes des Cévennes, avec lesquelles l’abbé de 

Bucquoy n’a aucun lien. Une confusion avec les gens coupables de l’enlèvement de 

Jacques de Beringhen, premier écuyer du roi, entraîne la deuxième arrestation de l’abbé 

de Bucquoy à La Fère et son emprisonnement à Soissons. L’identité de l’abbé est 

constamment altérée ou effacée, et elle se réduit à rien devant le pouvoir arbitraire. Ses 

suppliques et les placets de sa tante restent sans effet. Ainsi, l’insaisissable abbé perd 

son identité du fait qu’elle est continuellement remise en doute par les autorités. C’est 

pour cette raison que l’abbé de Bucquoy est maintes fois emprisonné sans aucune raison 

évidente, et finalement contraint de s’expatrier. Dans cette persepective, Nerval fait une 

remarque significative sur l’administration et la justice en France, après la citation d’un 

document administratif de la ville de Paris concernant une expropriation, rédigé en une 

langue “tout à fait féodal” (II : 95) : “Je remarque que l’administration prend toujours, 

en France, un ton sévère. — De même que dans la justice, l’homme soupçonné est 

toujours, de prime abord, regardé comme coupable. Si même il est reconnu innocent, il 

demeure toujours suspect” (II : 96). Il s’agit d’un discours univoque de l’autorité, qui 

porte une valeur répressive et se présente sous la forme d’un récit linéaire, contre lequel 

Nerval recourt de façon manifeste au récit digressif et polyphonique.  

Pour sa part, Angélique est radiée de la généalogie de la famille des Longueval pour 

cause de fuite avec son amant La Corbinière. De surcroît, pendant son absence une 

fausse Angélique apparaît pour usurper sa place : “Elle racontait tant de choses, que 

plusieurs des parents finirent par la prendre pour ce qu’elle se donnait...” (II : 80) Le 

danger de perte d’identité est sous-jacent à la ressemblance et à la répétition d’un 

discours au caractère propagandiste. Il faut une certaine distance entre un sujet et un 

autre, sinon il y a risque de confusion d’identité, voire de perte. Certains personnages 

nervaliens vont jusqu’à perdre la vie pour avoir perdu leur identité, par exemple, le 



 

 217

narrateur autodiégétique d’Aurélia, Hakem, Le Brizacier. Avec Corilla, c’est moins 

grave, car la ressemblance ne provoque qu’une surprise et un malentendu. 

 

Sylvain, compagnon de voyage du narrateur, jète un doute fort à propos du 

patronyme d’Angélique et disperse son identité dans sa ressemblance et multiplicité, ce 

qui remet en cause un fait présumé authentique : 

 

— Es-tu sûr, du moins, que ce soit là le Longueval véritable, car il y a des Longueval et des 

Longueville partout… de même que des Bucquoy… (II : 83 ) 

 

Le narrateur est arrêté sans passeport lors du premier voyage à Senlis, de même qu’un 

archéologue démuni de ses papiers observant longuement l’église du XIIIe siècle. Il est 

interdit à La Corbinière de passer la frontière de l’Allemagne et de l’Italie sans 

passeport. Ainsi, le contrôle du passeport représente bien l’exercice de l’autorité, dans 

lequel, écartée de l’essence de personne, l’identitié se réduit aux papiers. 

Au contraire de sa prétention à l’exactitude de son feuilleton, Nerval glisse plusieurs 

erreurs au niveau des faits historiques, des lieux et des généalogies, soit volontairement 

pour la construction du récit, soit par négligeance. À propos du Fort-l’Évêque, il corrige 

son erreur géographique, tout en insistant sur sa sincérité. Mais diverses anecdotes qui 

ont lieu à la Bastille sont transformées ou déplacées. Tantôt des événements arrivés à 

Renneville sont attribués à l’abbé de Bucquoy, tantôt des faits sont déplacés de 

Vincennes à la Bastille530. Ces pratiques intertextuelles, de transformation et de  

déplacement, contribuent aussi à faire ressortir le caractère oppositionnel en déjouant les 

plans de l’adversaire arbitraire par le détournement des faits. L’identité de l’abbé de 

                                                 
530 Sur le sujet des pratiques intertextuelles, notamment les amalgames et transformation, par Nerval 

dans la partie de l’« Histoire de Bucquoy », voir Jacques Bony, Le Dossier des Faux Saulniers, p. 96. De 

même, voir les deux notes concernées de n. 1 de p. 150 et n. 1 de p. 151 sur la transformation et le 

déplacement des faits dans l’édition de la pléiade, t. II. 



 

 218

Bucquoy est d’autant plus insaisissable que le narrateur fausse certains faits de 

l’« Histoire de Renneville » en mélangeant ou falsifiant des événements. 

Une fausse Angélique l’emporte en partie sinon totalement sur le véritable, par le 

biais d’un discours répété auprès de plusieurs parents d’Angélique. L’identité de l’abbé 

de Bucquoy ne peut être fixée telle quelle, elle change constamment de forme. Le 

meilleur moyen de saisir un personnage fugitif est de disséminer ses éléments 

hétérogènes au fur et à mesure du développement de l’enquête sous forme d’un récit 

excentrique. Le portrait de l’abbé de Bucquoy est fait au moyen d’une dispersion des 

indices et d’un brouillage des traces, non d’un discours univoque et centralisé comme la 

« Biographie Michaud ». 

 
5) Autobiographie fragmentaire 

La quête du livre sur l’abbé de Bucquoy entraîne le feuilletonniste dans 

d’interminables déplacements. Mais il y trouve l’occasion de parler de lui-même, en 

prenant prétexte de l’impossibilité d’écrire un roman531  et de la menace d’une 

éventuelle amende. Une tournée à la recherche des origines de ses héros pour donner de 

la précision à son récit historique532, amène le narrateur à retrouver sa propre enfance 

enracinée dans le passé régional, surtout à travers les chansons populaires et les 

légendes locales. Comme nous l’avons remarqué plus haut, le narrateur porte à son 

héroïne une affection quasi réelle, bien qu’Angélique ne soit pas un personnage 

contemporain de lui-même. Compte tenu de cette attitude, l’« Histoire d’Angélique », 

ainsi que l’« Histoire de Bucquoy », se mêle partiellement au récit autobiographique du 

narrateur. Dans cette perspective, la biographie et l’autobiographie s’interpénètrent, et 

                                                 
531 “Il faut cependant que le public admette que l’impossibilité où nous sommes d’écrire du roman 

nous oblige à devenir les héros des aventures qui nous arrivent journellement, comme à tout le monde, 

[...]” (II : 28) 
532 “[...] je fais des recherches sur la famille des Bucquoy, et je veux préciser la place, ou retrouver les 

ruines des châteaux qu’ils possédaient dans la province.” (II : 54) 



 

 219

les frontières entre elles s’estompent. Une contagion sentimentale se produit de l’auteur 

à ses héros, Angélique et l’abbé de Bucquoy, en sorte que le sentiment personnel du 

premier s’infiltre dans celui de ces derniers, au fur et à mesure qu’alternent les 

événements des deux récits biographiques, d’une part, et du récit autobiographique, 

d’autre part.  

Si ces trois récits principaux sont indépendants l’un de l’autre sur le plan saptio-

temporel, ils sont liés par leur sujet qui les fait se communiquer entre eux et converge 

tous les trois vers le thème « l’opposition ». Se réduit ainsi la distance entre le récit 

autobiographique et les deux récits biographiques, sous l’égide du narrateur privilégié 

qui ne cède que rarement la parole à autrui. 

La réapparition des souvenirs nervaliens est souvent comparée au phénomène du 

palimpseste533  qui s’enchaîne inéluctablement à l’espace-temps. Par exemple, le 

narrateur est ému aux larmes, un jour de fête à Senlis, en écoutant une chanson 

folklorique interprétée par de petites filles ; c’est qu’il l’a entendue dans son enfance, 

que les paroles lui rappellent des souvenirs, et que les voix des jeunes filles ont les 

mêmes intonations, les mêmes roulades et les mêmes finesses d’accent que celles de 

leurs mères. Le narrateur ressuscite souvent des événements passés par l’intermédiaire 

d’un air ou d’un chant534 : “Encore un air avec lequel j’ai été bercé” (II : 57). 

La résurgence des souvenirs d’enfance et l’emotion qu’elle suscite amènent le 

narrateur à parler de ses origines : “Issu, par ma mère, de paysans des premières 

communes franches, situées au nord de Paris, j’ai retenu, des impressions d’enfance, le 

vif sentiment du droit qui règne dans la Flandre française, comme en Angleterre et dans 

les Pays-Bas” (II : 96). Une fois arrivé à son pays maternel, le narrateur réveille ses 

                                                 
533 “Les souvenirs d’enfance se ravivent quand on a atteint la moitié de la vie. — C’est comme un 

manuscrit palimpseste dont on fait reparaître les lignes par des procédés chimiques.” (II : 57) 
534 Nerval est très sensible au son qui permet facilement de lui rappeler un souvenir sentimental. Par 

exemple, “Les clochers aigus, hérissés de saillies réguliers, [...], rententissent encore de ce bruit de 

cloches qui portait une douce mélancolie dans l’âme de Rousseau...” (II : 91) 



 

 220

souvenirs d’enfance par l’intermédiaire de chansons populaires et de légendes locales et 

de mélancoliques paysages automnaux. Ces souvenirs personnels, une fois réveillés, 

remontent et s’élargissent de manière progressive vers le passé de ses ancêtres, l’histoire 

locale, voire celle de France. Chansons et légendes véhiculent des souvenirs, que 

rehausse le pasage automnal valoisien en toile de fonds. Une fois enclenchée la 

remontée dans le temps, on se rapproche de plus en plus loin de l’origine des histoires, 

et du passé personnel nervalien on passe forcément au passé collectif. De même, 

l’espace nervalien est constitué de plusieurs couches accumulées de différentes époques 

dans un même lieu, comme à Senlis et à Soissons. 

 

Il est intéressant de voir les déplacements à l’intérieur d’un même souvenir itératif. 

La scène d’une ronde et la représentation d’un mystère réapparaissent transposées dans 

Sylvie ; la ronde de Senlis dans Les Faux Saulniers se déplace à un château de l’époque 

Henri IV dans Sylvie ; une pension de demoiselles de Senlis devient un couvent de 

Châalis dans Sylvie ; une scène de la descente du Christ aux enfers apparaît dans 

Sylvie ainsi que dans Les Faux Saulniers. Delphine535, descendante d’une des plus 

grandes familles du pays, est nommée Adrienne dans Sylvie, tandis que Senlis y devient 

un lieu anonyme. L’effacement des repères, l’anonymat des lieux et des personnages, 

est une tendance frappante de la dernière période de Nerval. Les indices nominaux 

disparaissent presque dans Pandora et Aurélia. L’abstraction ou la réduction des 

personnages et des lieux participent de l’évolution du particulier vers le général, de 

l’individuel vers l’universel. Ainsi, personnages et lieux deviennent plus ambigus et 

plus profonds au fur et à mesure que se renforce le récit fictionnel dans la dernière 

période. 

                                                 
535 “Une très belle fille blonde parut avec une robe blanche, une coiffure de perles, une auréole et une 

épée dorée, sur un demi-globe, qui figurait un astre éteint.” (II : 58) 



 

 221

Le narrateur redécouvre en même temps son pays maternel et son propre passé, en 

parcourant le pays d’origine d’Angélique et de l’abbé de Bucquoy. Nerval insère à cette 

occasion des fragments autobiographiques, mais déguisés en récit de voyage au milieu 

de son feuilleton. Le récit de voyage, à son tour, se présente dans l’ensemble du récit 

primaire sous la forme d’une lettre au directeur du National, elle-même écrite sous la 

forme d’un journal intime de l’écrivain-feuilletoniste. Parmi les textes nervaliens, Les 

Faux Saulniers sont la première tentative d’écriture autobiographique536 , qui se 

développera pleinement dans les Promenades et Souvenirs et dans Aurélia. Le narrateur 

glisse vers l’écriture autobiographique sous le couvert de l’interdiction du récit 

romanesque par l’amendement Riancey. Toutefois, cette écriture demeure fragmentaire 

et discontinue du carnet d’enquête ou d’un journal intime. Ainsi, l’écrivain esquisse son 

autoportrait constitué d’éléments de mosaïque en même temps qu’il brosse les portraits 

de ses héros en deux tableaux fondés exclusivement sur des données sûres537. 

À Senlis, au brigadier qui va l’arrêter le narrateur déclare : “[...], j’ai fait trois 

voyages en Angleterre, et l’on ne m’a jamais demandé de passeport que pour obtenir le 

droit de sortir de France... Je reviens d’Allemagne, où j’ai traversé dix pays souverains, 

— y compris la Hesse : — on ne m’a pas même demandé mon passeport en Prusse” (II : 

54). À cela il ajoute en remontant jusqu’à son enfance : “J’ai vécu sept ans dans ce 

pays ; j’y ai même quelques restes de propriétés...” (II : 54) Ainsi, Nerval expose avec 

retenue et par bribes des éléments de sa vie privée. De même, les tribulations liées à Léo 

Burckart sont racontées par épisode dans « La Censure », « Le Théâtre » et « Les 

Masques d’Arlequin », trois récits qui mettent en scène l’auteur lui-même. Le narrateur 

introduit encore le récit personnel sous prétexte d’une loi prohibitive sur la presse : 

 

                                                 
536 Voir sa « Notice » de Jacques Bony des Faux Saulniers, II : 1325. 
537 En apprence, oui, mais le narrateur transgresse de temps à autre, d’une manière subtile, son 

principe du récit factuel en prenant appui sur le procédé romanesque par la mise en scène dialoguée de 

l’événement comme dans l’« Affaire Le Pileur ». 



 

 222

Je suis encore obligé de parler de moi-même et non de l’abbé de Bucquoy. [...] l’impossiblité où 

nous sommes d’écrire du roman nous oblige à devenir les héros des aventures qui nous arrivent 

journellement, comme à tout homme, — et dont l’intérêt est sans doute fort contestable le plus 

souvent. (II : 28) 

 

Ainsi, le discours autobiographique s’introduit et se greffe sans cacophonie sur le 

récit de voyage.  

Nerval entreprend donc avant la lettre une autobiographie fragementaire insérée dans 

un récit biographique, par le biais de son cher Valois et de son enfance. Le Valois, dont 

le paysage parsemé de forêts et d’étangs est enveloppé de brume et de verdure, est à la 

fois le pays de son origine maternel et celui de son enfance, et le lieu où il se repose : 

“[...] ; — fatigué des querelles vaines et des stériles agitations de Paris, je me repose en 

revoyant ces campagnes si vertes et si fécondes ; — je reprends des forces sur cette terre 

maternelle” (II : 55). Son Valois garde encore du côté idyllique et champêtre, l’image 

idéalisée d’une société communautaire d’une époque révolue. Nerval dévoile de 

nouveau un petit aspect de lui-même, du côté de sa carrière de chroniqueur et de sa 

manière d’écrire : “Brisé depuis quinze ans au style rapide des journaux, je mets plus de 

temps à copier intelligemment et à choisir, — qu’à imaginer”538 (II : 61). En somme, le 

récit autobiographique est disséminé en petits fragments qui rendent compte de la 

déambulation du feuilletonniste à la recherche de l’abbé de Bucquoy. 

 

« Noms des lieux » 

L’ancien Valois, situé au nord de Paris, divisé par l’Oise et l’Aisne au nord-est, et par 

la Marne au sud-est, correspond actuellement en partie au département de l’Oise et à 

celui de l’Aisne en Picardie, et borde les pays du Noyonnais et le Clermontois au nord, 

le Soissonais à l’est, le Multien et le Parisis au sud, le Vexin français et la Thelle à 

l’ouest. Senlis, Crépy-en-Valois, Villiers-Cotterêts, Compiègne sont ses villes 

                                                 
538 Nerval résume bien son principe de l’écriture intertextuelle fondée sur l’emprunt des intertextes. 



 

 223

principales historiques. Cependant, le Valois nervalien s’élargit parfois un peu au-delà 

de la Picardie vers le Soissonnais, la Champagne, le Beauvaisis et le Vexin français539. 

Ce pays est marqué surtout par la pureté de la langue, et empreint d’une certaine 

influence de l’italien florentin par suite du long séjour des Médicis dans ces contrées, 

surtout à l’abbaye Châalis. Il conserve aussi les moeurs patriarcales quasi inchangées, 

du fait de son isolement géographique. Sur le plan historique, ce pays est marqué par 

l’opposition de deux forces, deux races (Sylvanectes et Francs) et deux religions 

(catholiques et protestants). Ainsi, le Valois, situé à une quarantaine kilomètres au nord 

de la capitale, est resté longtemps opposé au pouvoir central, notamment pendant les 

guerres de Religion. Ce n’est pas un hasard si les deux héros rebelles, Angélique et 

l’abbé de Bucquoy, tout comme le narrateur, écrivain oppositionnel, sont originaires du 

Valois. 

Senlis est une ville à l’écart du chemin de fer du Nord, par suite, coupée du reste du 

monde, exclue du développement industriel, et du progrès social ; en revanche, elle 

garde, comme ville historique, des traces de la Renaissance, du Moyen Âge et de 

l’époque romaine, “au détour d’une rue, dans un jardin, dans une écurie, dans une cave” 

(II : 90). Cette ville est fortement liée à l’histoire nationale à travers les guerres de 

Religion, la Ligue et le roi Henri IV. Les habitants conservent la pureté de la langue, la 

musique ancienne et les moeurs patriarcales. Les petites filles héritent des tournures de 

leurs ancêtres, et leurs complaintes sont empreintes de restes de morceaux d’opéras du 

XVI e siècle ou d’oratorios du XVIIe siècle. De plus, Senlis, ville historique, est aussi 

intimement lié aux souvenirs d’enfance du narrateur ; ils ressuscitent, un jour de fête, à 

travers des chansons interprétées par de petites filles, que le narrateur a entendues dans 

sa petite enfance. 

                                                 
539 Voir « la Carte du “Valois” d’Angélique » établie par Jacques Bony, Le Dossiers des « Faux 

Saulniers », p. 31. 



 

 224

Il suffit d’entendre ou de citer un nom du pays ou de personnage pour ressusciter des 

souvenirs personnels540. Ceux-ci, quoiqu’oubliés et ensevelis, se ravivent à merveille, 

comme en un palimpseste. Ce genre de mémoire associative réapparaît de manière 

répétitive par l’intermédiaire de lectures, de chansons ou de légendes dans Sylvie et les 

Promenades et Souvenirs. 

Dès que, arrivé dans un village, le narrateur entend une hôtesse citer Châalis, il 

associe aussitôt ce nom de lieu à des souvenirs lointains remontant la Renaissance et 

jusqu’au Moyen Âge. L’abbaye de Châalis est un lieu historique lié depuis le Moyen 

Âge à plusieurs rois de France et surtout au séjour des Medicis. La simple évocation 

d’un lieu suffit à éveiller des souvenirs. Une fois rappelés, les souvenirs personnels 

touchent peu à peu la mémoire collective qui garde bien des histoires d’un passé 

lointain : 

 

Châalis, — à ce nom je me ressouvins d’une époque bien éloignée… celle où l’on me conduisait à 

l’abbaye, une fois par an, pour entendre la messe, et pour voir la foire qui avait lieu près de là. (II : 

92) 

 

De même, Ermenonville garde l’empreinte d’illustres personnages, par exemple, les 

Illuminés541, Rousseau et son protecteur René de Girardin. Soissons, la cité fortifiée est 

elle aussi empreinte de l’histoire nationale. Elle conserve les moeurs d’antan, se situant 

hors du mouvement du chemin de fer. Soissons, ville historique, est elle aussi liée à 

l’origine des monarchies françaises par la bataille de Soissons gagnée par Clovis en 

486, et elle garde la mémoire d’un court emprisonnement d’Abélard à l’abbaye de 

Saint-Médard après son excommunication par le concile de Soissons en 1121. 

 

                                                 
540 Le même phénomène apparaît dans les chapitres VII et VIII des Promenades et Souvenirs. 
541 Parmi les adeptes des soupers célèbres d’Ermenonville, on compte le comte Saint-Germain, 

Mesmer, Cagliostro, Robespierre, Senancour, Saint-Martin, Dupont de Nemours, Cazotte. Au sujet des 

Illuminés, voir Jacques Bony, Le Dossier des « Faux Saulniers », p. 69-83. 



 

 225

La mémoire personnelle de Nerval, qui renferme “l’histoire de tout le monde” (III : 

679), est étroitement liée à la mémoire collective ou historique qui dépasse l’étendue de 

l’existence personnelle. L’autobiographie nervalienne, ensemble de fragments de 

mémoire affective, fait écho à la mémoire historique de l’époque542. La mémoire 

collective est conservée dans les chansons populaires et les légendes traditionnelles543, 

qui ressuscitent les souvenirs d’antan lorsqu’elles sont chantées ou racontées par un 

personnage ou un groupe d’habitants d’origine valoise. Nerval remonte ainsi “par la 

pensée” la longue histoire du Valois, son pays maternel, jusqu’à l’époque des 

Sylvanectes une branche des celtiques d’origine orientale, en passant par les XVIIe, 

XVI e siècles, le Moyen Âge et l’époque romaine. Cependant, le Valois, étant un pays 

coupé du reste du monde544, se réduit à une province à part, qui conserve des moeurs 

communautaires. C’est aussi un pays marqué par l’histoire des luttes entre deux forces 

oppositonnelles. De même, ce récit excentrique s’oppose à des contraintes politiques et 

littéraires par son écriture fragmentaire, discontinue et digressive. 

 

6) Quête du Livre et quête du récit 

« Trois voyages » 

Le narrateur se lance dans une tournée à la recherche d’un livre historique 

“matériellement vrai” (II : 61) sur l’abbé de Bucquoy pour écrire un feuilleton sur ce 

personnage. Son itinéraire de Francfort à Paris et de Paris au Valois fait pendant d’une 

certaine manière au parcours d’Angélique et à la vie de l’abbé de Bucquoy. En effet, les 

                                                 
542 Nerval pense que la vie d’un particulier peut éclairer une époque ou se servir d’un modèle d’une 

société. Voir II : 95. 
543 Une autre forme de l’art populaire qui conserve la mémoire collective est la fête foraine dont le 

cirque. 
544 Nerval dit plus directement le résultat de l’isolement des villes valoises dans les Promenades et 

Souvenirs : “[...] ces pauvres villes délaissées dont les chemins de fer ont détourné la circulation et la vie. 

Elles s’asseyent tristement sur les débris de leur fortune passée, et se concentrent en elles-mêmes, jetant 

un regard désenchanté sur les merveilles d’une civilisation qui les condamne ou les oublie.” (III : 687 ) 



 

 226

trois personnages sont contraints de quitter leur foyer en quête de quelque chose. Le 

narrateur cherche un livre indispensable à son feuilleton, Angélique quitte le foyer 

familial à la recherche d’un amour interdit par l’autorité paternelle, et l’abbé, évadé de 

la Bastille, quitte la France à la recherche d’une liberté confisquée par le pouvoir absolu. 

Il y a trois départs et trois retours dans Les Faux Saulniers. Chaque départ est motivé 

par un manque, une rébellion ou une persécution. Quelle que soit la cause, l’errance 

aboutit à un acte de création. Le narrateur accomplit son projet de feuilleton en 

traversant maintes difficultés au cours de la recherche du livre dont il a besoin. 

Angélique entreprend ses confessions au retour de son voyage marqué par une série de 

mésaventures, de difficultés pécuniaires et de mauvais traitements de la part de son 

mari. L’abbé de Bucquoy, après une vie pleine de péripéties, laisse derrière lui une 

quantité d’opuscules sur divers sujets politico-philosophiques. 

 

« Itinéraire du narrateur » 

Le narrateur connaît une série de mésaventures tout au long de la quête d’un livre 

unique, entrevu à Francfort mais introuvable en France, et sa recherche se transforme en 

une véritable odyssée.  

Au retour de Francfort à Paris, le narrateur visite successivement la Bibliothèque 

nationale et la bibliothèque Mazarine, les librairies France, Merlin et Techener. Mais, 

contre toute attente, sans aucun résultat. Par la suite, il va aux Archives nationales, où il 

découvre par hasard un manuscrit d’environ cent pages écrit par Angélique de 

Longueval. Sa recherche le mène encore à la bibliothèque de Versailles, sans résultat 

non plus par suite de la fermeture pendant la période de vacances, et à la bibliothèque de 

Compiègne, qui est aussi fermée, puisque c’est jour de la Toussaint, jour de fermeture. 

Cependant, le narrateur trouve quelques informations supplémentaires sur Angélique à 

Compiègne, avec l’aide d’un bibliothécaire-bibliophile, qui lui permet de consulter un 

recueil de chansons mises en musique par Rousseau, intitulé Anciennes Chansons sur de 



 

 227

nouveaux airs545. Le souvenir de Rousseau conduit le narrateur en pèlerinage à 

Ermenonville où se trouve son tombeau. Parcourant le Valois, le narrateur retrouve à 

son tour la terre maternelle et sa propre enfance, voire le passé historique du pays et de 

ses héros. Il se ressucite les souvenirs d’enfance en entendant les chansons populaires et 

les légendes traditionnelles. De Compiègne, il se déplace en zigzag arriver à 

Ermenonville : Senlis, Châalis, Ermenonville, Dammartin, Soissons et Longueval546, de 

là retourne à Paris, en passant par Château-Thierry ville de La Fontaine547. Aucune 

recherche n’aboutit, soit du fait des bibliothèques qui sont fermées ou défaillantes 

(désorganisation, classement fautif, collection incomplète, fonds et archives non 

catalogués), soit du fait du narrateur qui, par négligence, ne se rend ni chez les 

bouquinistes des Quais548 ni à la bibliothèque de l’Arsenal pour des raisons peu 

convaincantes. La quête de l’origine de ses héros amène le narrateur à la redécouverte 

inattendue de ses propres origines, de l’histoire locale, voire de l’histoire de France. 

Ainsi, l’écriture du voyage s’allie sans difficulté à l’écriture autobiographique dans le 

cadre de l’écriture historique. 

L’itinéraire du narrateur est centripète traçant la ligne courbe, et le centre étant son 

pays natal et le berceau de ses héros. Cependant, le narrateur ne se fixe pas de 

destination avant le départ et il se déplace de façon fantaisiste. À titre d’exemple, il 

                                                 
545  C’est un titre révélateur dans le système du temps nervalien, à mesure qu’il réactualise 

éminemment le passé révolu dans le présent. Nerval cherche constamment à la réapparition d’un passé 

oublié ou enseveli dans le présent à travers la chanson, la légende ou le conte qui sont un réservoir de la 

mémoire collective. Sur le sujet du temps sacré et répétitif nervalien, opposé au temps profane, au temps 

de la perte, voir Gisèle Séginger, Les Filles du Feu, les Chimères, Ellipses, 2004, p. 54. 
546 Longueval est le berceau des Bucquoy et le château-chef du comte Haraucourt, père d’Angélique. 
547 L’itinéraire du narrateur n’est pas linéaire, mais se constitue de pérégrinations fondées sur le va-et-

vient et le détour. 
548 Le narrateur tourne facilement le dos malgré le conseil de M. France en disant : “Courir les quais 

plusieurs jours pour trouver un livre noté comme rare...J’ai mieux aimé aller chez Merlin” (II : 20). Il 

manque de cohérence dans le comportement du narrateur, eu égard à la façon de son enquête obstinée. 



 

 228

annule sans raison explicite549 la visite à la bibliothèque de l’Arsenal, bien que le livre 

qu’il cherche semble s’y trouver ; il change avec désinvolutre de direction au Valois, 

encourt donc le risque d’être arrêté, démuni de passeport ; et il arrive le jour de 

fermeture de la bibliothèque à Versailles et à Compiègne. Qui plus est il abandonne trop 

facilement une piste qui aurait pu le mener à l’« Histoire de Bucquoy », se laissant 

dissuader, par un conservateur-bibliophile de Mazarine, de lire les Lettres historiques et 

galantes de Mme Dunoyer qui contiennent l’« Histoire de Bucquoy ». Après la 

découverte du manuscrit de la Confession d’Angélique aux Archives nationales, il paraît 

laisser de côté sa quête menée assidûment jusque-là. Il se contente de copier et citer 

l’« Histoire d’Angélique » à la place de l’« Histoire de Bucquoy ». Enfin, il compte trop 

sur la vente aux enchères dont l’a informé le libraire Techener, au lieu de poursuivre sa 

recherche. Dans l’attente de la vente de l’« Histoire de Bucquoy », il continue sans hâte 

à rechercher l’origine de ses héros sous prétexte de mise en scène descriptive et 

décorative550 . L’attitude fantaisiste du narrateur s’oppose de manière radicale et 

ironique au discours univoque et centré des autorités. 

 

« Itinéraire d’Angélique »  

Le deuxième voyage raconte les aventures d’Angélique, qui fuit la tyrannie de son 

père avec son amant La Corbinière, fils d’un charcutier. Angélique parcourt une partie 

de l’Europe du sud-est, subit de rudes épreuves. 

Les malheurs d’Angélique tiennent au manque d’argent et à la brutalité de son mari à 

son égard. Elle se libère de son père autoritaire en se faisant enlever par La Corbinière 

mais tombe immédiatement sous le despotisme de son ravisseur. Après l’enlèvement, 

durant lequel il a eu “le coeur très haut et très courageux” (II : 41), La Corbinière cesse 

                                                 
549 “Je m’étais mis en route. Une pensée terrible m’arrêta. C’était le souvenir d’un récit fantastique qui 

m’avait été fait il y a longtemps”. (II : 19) 
550 “ [...] les descriptions locales, les sentiments de l’époque, l’analyse des caractères, — en dehors du 

récit matériellement vrai”. (II : 61) 



 

 229

d’être l’amant galant et aimable qu’il était en Picardie, pour devenir un mari violent 

envers sa femme. Son attitude change brutalement, dès qu’Angélique est hors de la 

maison de son père, puisque, d’amoureux attentionné, il se transforme soudainement en 

violent persécuteur, comme dans la seconde partie de la ballade « Le roi Loys », la fille 

du roi Loys551, miraculeusement ressuscitée au moment de son enterrement grâce au 

“couteau d’or fin” (III : 573 et 689) du beau Lautrec, se métamorphose subitement un 

jour en femme vampire, bourreau de son ressusciteur. Le discours et le comportement 

de La Corbinière ne sont plus ceux d’autrefois552. Il parle à Angélique de manière 

grossière, la traite brutalement, la maltraite même. Ayant perdu tous ses mérites 

d’amoureux aimable, il devient un mari corrompu, dépravé, immoral après son retour à 

Vérone de l’Allemagne. Au contraire, Angélique, malgré tous les méfaits de son mari, 

elle lui garde son amour jusqu’à la fin. Le narrateur-conteur écrit : “Cependant en 

constatant quelques malheureuses dispositions de celui qu’elle ne nomme jamais, elle 

n’en dit pas de mal un instant. Elle se borne à constater les faits, — et l’aime toujours, 

en épouse platonicienne et soumise à son sort par le raisonnement (II : 75)”553. 

Platonique, elle est incarnation de la femme dévouée à celui qu’elle aime : sa 

transformation est tout aussi étonnante que celle de La Corbinière, puisqu’elle était 

auparavant si contestaire qu’elle s’est enfui de la maison de ses parents. Ancienne 

rebelle, elle est désormais constamment soumise à son mari despotique, se faisant elle-

même prisonnière de son propre destin. En revanche, l’abbé appartient à une véritable 

                                                 
551 Au contraire d’Angélique fidèle à son mari jusqu’à la fin, la fille du roi Loys, ancienne amante 

fidèle au beau Lautrec, se transforme subitement en “une goule affamée de sang” (III : 689). 
552 Voici l’avis d’Angélique envers son amant le lendemain de la décalaration d’amour : “Il est vrai 

aussi qu’il était fort aimable, et que ses actions ne procédaient pas du lieu d’où il était sorti, car il avait le 

coeur très haut et très courageux.” (II : 44)  
553 Au dire d’Angélique, “Cependant, dit la pauvre femme, je sentis toujours mon affection aussi 

grande que lorsque nous partîmes de France. Il est vrai qu’après avoir reçu la première lettre de ma mère, 

cette affection se partagea en deux... Mais, j’avoue que l’amour que j’avais cet homme surpassait 

l’affection que je portais à mes parens...” (II :79) 



 

 230

race rebelle, puisqu’il ne se plie jamais et se révolte toujours avec ténacité contre le 

pouvoir absolu, face à l’injustice et l’emprisonnement arbitraire. 

Après avoir subi tant de tribulations à travers l’Italie et l’Allemagne, Angélique 

revient finalement à son point de départ, déçue, ruinée, vieillie, et même effacée de la 

généalogie familiale. Elle fait partie à la lignée des éternels persécutés pour avoir 

révolté contre l’autorité, comme la fille du roi Loys.  

L’itinéraire d’Angélique ressemble au voyage traditionnel dont la structure est 

centrée sur trois pôles : le départ, les épreuves, le retour. Il n’y manque pas d’accidents 

relevant du cliché, comme on en trouve souvent dans les récits de voyage classique : 

inondation, tempête, quarantaine, famine, etc. La majeure partie de voyage d’Angélique 

est constituée de rudes épreuves qui imposent à l’héroïne une constante dégradation de 

son état. 

L’itinéraire d’Angélique est un Grand Tour européen554 se terminant par le retour au 

point de départ : France-Italie-Allemagne-Italie-France. Angélique quitte la maison 

paternelle en révolte contre l’autorité de son père. Mais à peine est-elle libérée de celui-

ci, qu’elle tombe sous le joug de son mari persécuteur. Au contraire de l’abbé de 

Bucquoy, champion des rebelles, Angélique se transforme spectaculairement en une 

soumise juste après son départ de la maison paternelle. Compte tenu de la suite de ses 

états, de plus en plus malheureux et dégradés, son voyage trace une ligne descendante 

comme dans celui de Fatalla et de Robert Challe. Fille hardie d’une maison noble, elle 

retourne à son point de départ, ruinée, démunie, radiée même de la généalogie familiale, 

ayant totalement perdu l’élan oppositionnel qui la caractérisait autrefois, faisait d’elle 

“l’opposition même en cotte-hardie” (II : 75).  

                                                 
554 Le parcours d’Angélique ressemble au Grand Tour sur le plan géographique. Mais le voyage 

d’Angélique n’est pas d’un voyage d’instruction du XVII e siècle marqué par les étapes culturelles et 

artistiques. 



 

 231

Il est remarquable que l’auteur porte une affection quasi réelle555 à son héroïne, de 

même qu’à son héros l’abbé de Bucquoy, de sorte qu’il semble s’approprier d’une 

certaine façon la vie de ses personnages, comme il le fait dans Les Illuminés. Il s’établit 

une espèce de communicaiton sentimentale, quoique unilatérale, entre l’auteur et ses 

héros. Ainsi, se réalise la fusion entre l’écriture biographique et l’écriture 

autobiographique dans Les Faux Saulniers. 

 

« Itinéraire de l’abbé de Bucquoy » 

L’abbé de Bucquoy, héros fugitif et victime du régime arbitraire sous Louis XIV, il 

fait partie de la race rebelle comme ligueur et frondeur. C’est un personnage 

insaisissable de même que le livre reste introuvable malgré les recherches obstinées du 

feuilletonniste. Angélique, sa prétendue grand-tante, a aussi un caractère indépendant et 

aventurier, et un esprit semble s’être transmis à son neveu l’abbé de Bucquoy. Elle ne 

recule pas devant aucun obstacle, connaît la fuite et une série de malheurs. Pourtant, le 

lien de parenté entre Angélique et l’abbé de Bucquoy est purement hypothétique556, bien 

que l’auteur ait la prétention de n’avancer que des choses authentiques et vérifiables.  

La vie mouvementée de l’abbé de Bucquoy est marquée d’une série d’arrestations et 

d’emprisonnements injustes, soit par suite d’une confusion de son identité avec celle 

                                                 
555 Nerval prend ses héros Angélique et l’abbé de Bucquoy comme personnes non personnages, à tel 

point que leur relation se situe quasiment dans le champ de réalité : “Je suis arrivé hier au soir à 

Compiègne, poursuivant les Bucquoy sous toutes les formes, avec cette obstination lente qui m’est 

naturelle.” (II : 42). La nommination d’Angélique est toujours qualificative ayant une valeur émotive “la 

pauvre Angélique”, “la belle pénitente” et “la belle Angélique”, alors que l’abbé, comme son livre, est 

qualifié de “fugitif” avec un adjectif démonstratif. 
556 “Enfin, Gérard fait d’Angélique la grand-tante de l’abbé, d’une façon entièrement fantaisiste, il 

faut bien le dire ; dans l’état actuel de nos recherches sur cette famille, il n’est possible de rattacher aux 

Longueval de Bucquoy ni l’abbé — qui est peut-être un imposteur —, ni même sa prétendue tante qui est 

cependant une authentique comtesse de Bucquoy... ” Jacques Bony, Le Dossier des « Faux Saulniers », 

p. 27. 



 

 232

d’un autre, soit par suite d’une erreur judiciaire557. L’abbé de Bucquoy, quoique 

emprisonné sans cesse, ne se résigne pas, et il réussit à s’évader du Fort-l’Évêque et de 

la Bastille malgré plusieurs échecs. Il ne peut revenir à son point de départ, à la 

différence d’Angélique, sa prétendue grand-tante. L’abbé de Bucquoy est avant tout un 

fugitif, de même, le livre qui raconte son histoire ne cesse d’échapper à son poursuivant. 

Sans cesse arrêté et emprisonné, il ne renonce jamais à tenter de s’évader. Son évasion 

du Fort-l’Évêque débouche sur une nouvelle arrestation, à La Fère, au cours de la fuite 

vers le nord de France. Finalement, il réussit au bout de la quatrième tentative à 

s’échapper de la Bastille, et s’enfuit de Paris sans tarder, gagne la Suisse à travers la 

Bourgogne, arrive en Hollande, puis s’installe à Hanovre où il terminera sa vie, laissant 

ses mémoires derrière lui. Son itinéraire est celui du voyage en Europe du nord que 

Nerval accomplit en partie dans Lorely. N’ayant pu regagner sa patrie ni rétablir son 

droit, l’abbé de Bucquoy demeure un personnage exclu à jamais, appartenant à la race 

maudite, bien que retrouvé sa liberté et échappé aux persécutions de Louis XIV. 

L’abbé de Bucquoy effectue un parcours centrifuge, bien qu’il désire demeurer au 

centre. Son voyage est un exil forcé, sans retour, le menant soit en prison, soit à 

l’étranger. C’est aussi un déplacement descendant au sens propre et au sens figuré. 

L’abbé de Bucquoy se dirige vers des villes libres de l’Europe du nord à la recherche de 

la liberté558. Contraint d’errer continuellement sans jamais retrouver son milieu noble, 

l’abbé de Bucquoy, personnage vagabond, ne peut vivre à Paris, sauf incarcéré au Fort-

l’Évêque ou à la Bastille. Sa vie marquée par l’errance perpétuelle et maints 

emprisonnements évoque indirectement celle de Nerval, elle aussi marquée par 

d’incessants déplacements et plusieurs internements.  

                                                 
557 Sa première arrestation près de Sens est dû à une erreur de jugement du prévôt de Sens, confondu 

avec l’abbé de La Bourlie lié aux affaires des Cevennes, et la deuxième à La Fère est en conséquence de 

la confusion avec les gens coupables de l’enlèvement de M. Le Premier.  
558 Son itinéraire se compose de Sens, Soissons, Fort-l’Evêque, Paris, La Fère, Soissons, Bastille, la 

Bourgogne, la Suisse, Hanovre, Leipzig. 



 

 233

 

« Trois quêtes en une » 

Les trois voyages sont à la fois différents et similaires. Les itinéraires de l’abbé de 

Bucquoy et d’Angélique se superposent en partie à celui du narrateur-auteur. Les trois 

voyageurs accomplissent leurs tâches à travers une espèce de voyage d’épreuves comme 

les initiés de l’antiquité égyptienne. Trois personnages résistent aux contraintes pour 

atteindre leur but personnel. Le narrateur cherche un livre censé être unique en France, 

introuvable mais indispensable pour écrire son feuilleton ; Angélique n’abandonne pas 

l’amour interdit par ses parents ; et l’abbé de Bucquoy tente sans cesse de s’évader de 

prison559et de retrouver la liberté injustement perdue. 

 

De retour à Paris, ayant acheté le livre tant cherché aux enchères, le narrateur fait don 

de l’ouvrage à la Bibliothèque nationale et se retrouve donc les mains vides à son point 

de départ, mais ayant achevé son feuilleton. De même, l’abbé de Bucquoy laisse ses 

Mémoires, et Angélique, sa Confession. Par ailleurs, le je-narrateur raconte, par bribes, 

une partie de sa vie, en visitant le théâtre des événements de ses héros et en écrivant ses 

propres souvenirs d’enfance au Valois. Il justifie son écriture autobiographique par 

l’impossibilité d’écrire un roman interdit par la loi. La continuelle déambulation du 

narrateur à la recherche de l’abbé de Bucquoy n’est d’autre chose qu’une tentative de 

retrouver ses racines, comme ses récits biographiques sont une forme d’écriture 

autobiographique, bien que déguisée. 

Enfin, arrivé à sa destination, le narrateur ne trouve que de ruines de châteaux des 

Longueval de Bucquoy aussi à Dammartin qu’à Longueval : les hautes tours sont 

rasées, mais l’emplacement et les souterrains subsistent bel et bien. Les endroits qu’il 

parcourt à la recherche des renseignements sur l’abbé de Bucquoy restent vides en tant 

                                                 
559 Deux évasions de l’abbé de Bucquoy, du Fort-l’Evêque en 1706 et de la Bastille en 1709, et une 

autre évasion imaginaire de la prison de Soissons. 



 

 234

que vestiges vulnérables d’un passé susceptible de s’ensevelir à moins qu’on le 

ressuscite. Le vide doit être comblé par la réécriture d’un passé oublié ou disparu, tout 

comme les ruines doivent être ranimées dans le présent à la lumière du passé révolu, car 

elles conservent “mille souvenirs chéris” (II : 138). Là se trouve un véritable sujet des 

Faux Saulniers : la création du Livre sur une base précaire560, à travers laquelle 

s’effectue la réhabilitation d’un passé harmonieux tombé dans l’oubli. 

 

2. Voyage parodique : Les Nuits d’octobre 

1) Voyage excentrique ou anti-voyage 

Les Nuits d’octobre, publiées en feuilleton dans L’Illustration les 9, 23, 30 octobre, 

les 6, 13 novembre 1852, sous-titrés « Paris, Pantin et Meaux », sont composées de 

vingt-six chapitres561, assez courts mais avec une densité remarquable : quinze chapitres 

sont consacrés à une nuit parisienne et onze à deux nuits valoisiennes dont une à Meaux 

et une autre en prison à Crespy. À mesure que le récit avance, sa vitesse du récit 

augmente. La nuit parisienne couvre plus de la moitié des chapitres, alors que six 

chapitres (XVI-XXI) sont seulement consacrés à Meaux, un (XXII) raconte le trajet de 

Meaux à Nanteuil, trois (XXIII-XXV) sont attribués à Crespy, et un (XXVI) traite de 

l’itinéraire de Crespy à Senlis, c’est le dernier chapitre, accompagné d’un avis au lecteur 

et suivi d’un sommaire-épilogue rapportant l’arrivée tardive à Creil. Les Nuits d’octobre 

sont un récit de voyage à la composition très libre sur le mode du roman picaresque. À 

chaque lieu, le voyageur nervalien présente un nouveau personnage : ouvrier, vagabond, 

                                                 
560 La vulnérabilté du Livre est représentée par dix-neuf éditions de Don Quichotte incomplètes à la 

Bibliothèque nationale, l’éternel incendie de la bibliothèque d’Alexandrie, l’édition en quatre volumes du 

Perceforest du XVIe siècle incomplète, la plupart des lecteurs de la Bibliothèque nationale hostiles à la 

conservation du livre, un exemplaire dépareillé des derniers volumes des Confessions de Rousseau, etc. 
561  La coupe des chapitres est pratiquée à la manière de celle de strophes et rejet au vers 

conformément au procédé typique de feuilleton. Un chapitre commence par la reprise ayant fonction de 

rappel et supplément de l’histoire du chapitre précédent. 



 

 235

rôtisseur, chansonnier, restaurateur, serveur, musicien, jeune débauché, marchande, 

limonadier, spéculateur, fleuriste, ivrogne, chiffonière, policier, saltimbanque, danseuse, 

comédien… Les portraits-croquis se succèdent sans rapports immédiats entre eux : ce 

n’est qu’une juxtaposition. Les Nuits donnent ainsi un portrait collectif des mlieux 

sociaux les plus divers surtout populaires et marginaux, une mosaïque des habitués de la 

vie nocturne. C’est une suite de fragments hétéroclites, divisés en chapitres, d’une 

grande variété de tons et de formes : micro-récits anecdotiques, comédies lyriques, 

chansons populaires, pastiches de dialogue à la Diderot, vers parodiques, etc. 

Cependant, ce petit voyage ne couvre que « trois nuits », et non pas « trois jours ». Le 

titre Les Nuits d’octobre insinue une mise à l’écart ironique de la vie diurne. Le trajet 

parcouru se réduit au Paris nocturne et au pays du Valois, ce qui est très court par 

rapport au grand voyage en Orient et au Grand Tour européen. Le mouvement du 

premier volet est une descente dans les bas-fonds parisiens, symbolisés par les cercles 

de l’enfer de Dante, qui, à partir de Montmartre (ou de la gare de l’Est), s’enfoncent 

vers les Halles, le ventre de Paris. Le voyageur nervalien explore la vie nocturne, où se 

côtoient d’honnêtes travailleurs, de pauvres diables avinés, des malheureux sans asile, et 

montre l’envers de la vie normale de la société bourgeoise, l’envers de la vie ordinaire 

conforme à l’ordre établi. Chargé de “dangereuses et sublimes missions”562, le narrateur 

plonge dans la société marginale de la nuit parisienne, accompagné d’un « ami » 

parisien tel Dante conduit par Virgile dans L’Enfer et Le Purgatoire. Dans le deuxième 

volet, qui raconte un voyage solitaire au Valois, sans compagnon de route, le voyageur 

nervalien est désorienté au Valois par la perte de repères spatio-temporels. Deux scènes 

de rêve, le réveil à l’hôtel de La Syrène et celui à la prison de Crespy montrent le seuil 

entre l’imaginaire et le réel, et le moment de passage de l’un à l’autre. Pareil à la demi-

somnolence ou au rêve éveillé, ce moment intermédiaire représente la confusion de la 

                                                 
562 “Les hommes riches manquent trop du courage qui consiste à pénétrer dans de semblables lieux, 

dans ce vestibule du purgatoire d’où il serait peut-être facile de sauver quelques âmes…” (III : 335) 



 

 236

perception, le dédoublement du sujet et la perte des repères spatio-temporels, 

dégèglements qu’on retrouve généralisés dans Aurélia. 

Eu égard au principe chronologique du compte rendu de voyage, celui des Nuits se 

déroule parfois de manière anachronique, du fait de l’insertion de micro-récits racontant 

des histoires du passé. Par exemple, le spectacle de la femme mérinos, annoncé au 

chapitre « XVI. Meaux », est relaté rétrospectivement au chapitre « XXI. La femme 

mérinos ». De même, le voyageur nervalien n’annonce le but de son voyage que 

tardivement, au chapitre « XXII. Itinériare ». Ainsi, la narration du voyage trace une 

ligne courbe, de même que l’itinéraire. 

De surcroît, le prétexte du voyage (une invitation par son ami limonadier à la chasse à 

la loutre) constitue une tentative d’imitation satirique du « vrai absolu ». L’itinéraire 

dessine une « géographie magique » fantaisiste. Afin d’éviter les correspondances 

déroutantes et inextricables du chemin de fer du Nord qui fait “un coude énorme avant 

de parvenir à Creil” (III : 345), le voyageur nervalien choisit la voiture et la marche à 

pied à partir de Meaux pour aller à Creil563. Le vagabondage est d’abord provoqué par 

des incidents de voyage qui lui ont fait manquer à deux reprises le train à la gare de 

l’Est. Qui plus est, le voyageur nervalien manque l’omnibus de Dammartin à Meaux. En 

fait, il semble le laisser partir par exprès et ne se soucie guère de l’avoir manqué comme 

le fait le voyageur humoristique au début du Voyage en Orient. C’est un anti-voyage 

parodique du voyage traditionnel fait selon un itinéraire préétabli. 

À la différence de ce qu’il fait dans « Scènes de la vie... » – observation fidèle des 

événements quotidiens et études des détails exacts « sans invention romanesque » –, 

Nerval ne cesse de multiplier ici les références et les digressions. Il aborde ainsi le 

réalisme en en imitant le procédé en même temps qu’en en sapant les fondements. Le 

                                                 
563 L’itinéraire intial était ainsi : Meaux à Dammartin par l’omnibus (le voyageur le manque et va à 

Crespy), traverser le bois d’Ermenonville et suivre la Nonette jusqu’à Senlis à pied, Senlis à Creil par 

l’omnibus. 



 

 237

mouvement narratif va de pair avec le déplacement du voyageur dans Les Nuits : 

comme le récit progresse en digressant, le voyageur nervalien semble se déplacer mais 

ne pas arriver à sa destination. Ainsi, le récit se termine ironiquement par “la loutre 

empaillée”, le narrateur étant arrivé trop tard au rendez-vous. De même, dans Lorely, le 

voyageur nervalien arrive trop tard aux fêtes de Weimar, par conséquent il ne peut 

assister ni à la représentation du Prométhée délivré de Liszt ni à l’inauguration de la 

statue de Herder. Quelle que soit la réalité des péripéties survenues pendant le voyage, 

Nerval rapporte les événements passés en différé en feignant de le faire en direct, d’où 

l’impression d’instantanéité de la narration. De plus, étant donné l’attitude du voyageur 

nervalien à l’égard de son itinéraire, Les Nuits sont un voyage excentrique ou un anti-

voyage. Le mouvement du voyageur se révèle contradictoire en ce que celui-ci 

s’approche en même temps qu’il s’éloigne de sa destination : les mouvements 

centrifuge et centripète coexistent. Le choix de l’itinéraire et le moyen de déplacement 

sont illogiques et dérésonnables selon les critères normaux de la société moderne 

bourgeoise : c’est une allégorie de l’anti-voyage. 

Le voyageur fantaisiste donne une tonalité ironique à l’ensemble du récit. Il se 

comporte selon son humeur sans fixer ni but ni destination à sa déambulation, de sorte 

que le rôle du narrateur du premier volet est principalement celui du témoin des 

événements qui passent sous ses yeux. Dans le deuxième volet, le narrateur se dédouble, 

il est à la fois acteur et spectateur, notamment dans les scènes de rêve. Ainsi, le 

spectateur se mue aussi en juge de sa participation au spectacle. Le narrateur juge sa 

propre action dans le premier rêve : “Serait-ce la peine à laquelle je serais condamné 

pour mes fautes ?”(III : 337) ou “Serait-ce pour avoir embrassé la femme à cornes, — 

ou pour avoir promené mes doigts dans sa chevelure de mérinos ?” (III : 338) Le point 

de vue du narrateur sur la « merveille surprenante » est ambivalent : il semble la décrire 

d’une manière réaliste mais analeptique, et en même temps il laisse planer un doute 



 

 238

comme spectateur de son action564. Enfin, le narrateur-auteur comment directement 

parfois sur son propre récit avec un regard critique. Nerval évoque le rôle de 

l’écrivain565 à la fin de sa déambulation parisienne ; il met en question la véracité de 

représentation de la femme mérinos et donne une critique subtile de son arrestation 

arbitraire566.  

En un sens, l’impossibilité d’employer pleinement le procédé du « vrai absolu » 

n’apparaît pas seulement en un voyage fantaisiste via la voie oblique, mais aussi dans 

l’excès d’emprunt aux intertextes. De plus, l’impossibilité de prouver l’identité entre 

l’être et le paraître conduit l’auteur à d’incessants renvois aux semblables. 

 
2) Mosaïque des micro-récits 

Les Nuits sont véritablement sursaturées de multiples intertextes et de figures de 

rhétoriques. Y apparaissent une foule d’emprunts à d’autres auteurs, des citations, des 

références, des allusions et des pastiches : arias, chansons populaires, Rousseau567, 

Musset (deux vers parodiques sur les derviches turcs), Mozart568, Homère569, Virgile 

                                                 
564 Dans le premier rêve les petits gnômes bienfaisants jugent : “— cependant les cornes de cette 

femme ne sont pas telles que l’avait dit le saltimbanque : — notre Parisien est encore jeune... Il ne s’est 

pas assez méfié du boniment” (III : 339). 
565 “Un simple écrivain ne peut que mettre le doigt sur ces plaies, sans prétendre à les fermer.” (III : 

335) 
566 “Ceci n’est pas une critique de ce qui se passe aujourd’hui. Cela s’est toujours fait ainsi. Je ne 

raconte cette aventure que pour demander que comme pour d’autres choses, on tente un progrès sur ce 

point.” (III : 350-351) 
567 “— Jean-Jacques avait bien raison de s’en prendre aux moeurs des villes d’un principe de 

corruption qui s’étend plus tard jusqu’aux campagnes”. (III : 328) 
568 À l’encouragement de son ami au narrateur selon le discours Virgile à Dante, le narrateur lui 

répond sur un air de Don Giovanni de Mozart : “Andiam’ ! andiam’ ! andiamo bene !...” (III : 328) À 

propos de l’inexactitude de la citation nervalienne, voir n. 1 de p. 328 (III : 1106). 
569 Nerval pratique la référence et l’allusion à Homère : “Il marche dans un rêve comme les dieux de 

l’ Iliade marchaient parfois dans un unage […].” (III : 315) ; “Insensibles aux voix de ces sirènes, nous 

entrons enfin chez Barate” (III : 332).  



 

 239

(« spectre où saigne encore la place de l’amour ! »570), Dante (cercle, abîme, purgatoire, 

enfer), Sterne (la célèbre spirale du bâton du caporal Trim), Diderot (« Et puis, qu’est-ce 

que cela prouve ? » (III : 314)), Goethe (“Elle me fit l’effet de la blonde sorcière de 

Faust qui causant tendrement avec son valseur, laisse échapper de sa bouche une souris 

rouge” (III : 331)), Fichte (le moi et le non-moi concernant l’objectivité et la subjectivité 

dans le « Choeur des gnômes » qui est un pastiche du folklore allemand), comédies 

lyriques (Robert Macaire, Les Saltimbanques)...  

En un sens, la mosaïque de portraits-croquis n’est autre qu’une mosaïque 

d’intertextes. Le mélange des genres et des tons fait du récit un patchwork composé 

d’éléments hétéroclites. La difficulté majeure de lecture des Nuits, texte inclassable, 

provient d’un bricolage ingénieux. Le récit prend l’aspect d’un récit excentrique écrit 

sur un ton humoristique et ironique. L’idée de ce voyage humoristique571 vient de la 

lecture d’un article, faussement attribué à Charles Dickens, « La Clef de la rue ». 

L’imitation du procédé du « vrai absolu » donne au récit une dimension parodique. Son 

titre Les Nuits d’octobre fait allusion aux Nuits de Paris de Restif de la Bretonne, auteur 

favori de Nerval. L’ouvrage de Restif entre dans la lignée des « tableaux de Paris »572, 

dont Le Tableau de Paris (1781-1788) de Louis-Sébastien Mercier, qui offrent des 

études des moeurs de la vie contemporaine, notamment du Paris obscur du 

noctambulisme. Diderot et Sterne, eux, sont évoqués comme garants du récit parodique 

dans Les Nuits. 

                                                 
570 “Allusion à la descente de Virgile aux enfers, où se trouve Didon depuis son suicide récent : recens 

a vulnere Dido, « Didon à la blessure récente » (Énéide, livre VI, v. 450)”. (note de Claude Pichois de 

l’édition de la Pléiade : III : 1105) ; “Or sie forte ed ardito ; — / omai si scedne per sì fatte scale...” 

(« Sois fort et hardi : on ne descend ici que par de tels escaliers. ») (III : 328) 
571 Voir Daniel Sangsue, « Le Récit de voyage humoristique (XVIIe-XIX e siècles) », RHLF, 2001, 

no4, p. 1139-1142. 
572 Voir Hisashi Mizuno, « Nerval face au réalisme : Les Nuits d’octobre et l’esthétique nervalienne », 

RHLF, 2005, no 4, p. 819-820. 



 

 240

Le narrateur introduit dès le premier chapitre son ami parisien qui l’accompagne dans 

l’exploration du Paris nocturne. À part son rôle de fournisseur de sources des récits 

anecdotiques tels que « les nuits de Montmartre », « la salade au chocolat de Saint-

Cricq », « le souper des poètes pauvres aux charniers », son ami joue le rôle 

d’interlocuteur du narrateur dans les scènes dialoguées. Tous deux s’entendent fort bien, 

et sont semblables à « deux philosophes marseillais »573, dont les discours se terminent 

invariablement par hum et heuh comme signes symboliques qu’ils sont du même avis. 

Compte tenu de son humeur et de son comportement574, le narrateur ressemble 

beaucoup à l’auteur Nerval, donc a l’air d’être son double. Comme Virgile accompagne 

Dante dans L’Enfer, son ami guide-initiateur conduit le narrateur dans l’exploration de 

l’enfer parisien. Compagnon des deambulations nocturnes, il disparaît au point du jour 

comme un fantôme à la fin de l’itinéraire parisien, alors que Virgile quitte Dante au 

sommet du purgatoire575, avant le paradis. 

La référence à Dante est prédominante dans Les Nuits, soit sous forme d’allusion 

(“Voilà, voilà, celui qui revient de l’enfer !” 576  (III : 336)), soit sous forme de 

métaphore (au niveau du vocabulaire). Par exemple, exprimant son souhait de conserver 

le souvenir d’une voix pure (« X. Le Rôtisseur »), le narrateur évoque évoque L’Enfer 

en deux passages :  

 

                                                 
573 Le duo parfait ayant le même avis et le même goût entre le narrateur et son ami évoque également 

deux compagnons de voyage humoristiques Chapelle et Bachumont. 
574 Selon le portrait du chapitre « II. Mon ami », curieux de tout ce qui se passe dans la rue, il est un 

badaud pauvre de Paris, un promeneur rêveur, un amateur de l’oiseau, un noctambule, un infatigable 

harangueur.  
575 Gabrielle Chamarat précise la similarité de construction du récit entre Les Nuits et L’Enfer : 

“Pourtant, cette disparition de l’ami a lieu au moment du “passage” essentiel du texte. Virgile, on le sait, 

disparaît au seuil du Paradis à partir duquel, précisément, le sens du Voyage se délie, en même temps que 

celui de la condition humaine considérée « en Dieu »”. Gabrielle Chamarat, « Dante et Diderot dans Les 

Nuits d’octobre », Nerval, réalisme et invention, p. 93-94. 
576 Nerval cite en tête du chapitre « XVI. Meaux » le “dernier vers de l’iambe d’Auguste Barbier 

consacré à Dante” (Claude Pichois). 



 

 241

Adieu, adieu, et pour jamais adieu !... Tu ressembles au séraphin doré du Dante, qui répand un 

dernier éclair de poésie sur les cercles ténébreux — dont la spirale immense se rétrécit toujours, 

pour aboutir à ce puits sombre où Lucifer est enchaîné jusqu’au dernier jugement.  

[...] Les tourbillons que vous formez s’effacent peu à peu dans la brume... La Pia, la Francesca 

passent peut-être à nos côtés... L’adultère, le crime et la faiblesse se coudoient, sans se reconnaître, 

à travers ces ombres trompeuses. (III : 326) 

 

À la fin du chapitre « VII. Le café des aveugles », le narrateur invite au monde 

dantesque : “Et maintenant, plongeons-nous plus profondément encore dans les cercles 

inextricables de l’enfer parisien” (III : 321). Selon l’ami du narrateur, le quartier du 

Palais-Royal n’est pas l’enfer mais “c’est tout au plus le purgatoire” (III : 328). 

Cependant, pour arriver au centre de l’enfer parisien, il faut descendre plus profond, car 

“Là n’est pas encore le dernier abîme” (III : 336). Les Nuits, voyage vers l’enfer 

parisien, sont une « comédie humaine » nervalienne. Diderot et Sterne sont aux garants 

du récit excentrique ce que Dante est au modèle du voyage initiatique marqué par la 

descente vers le centre. 

Au niveau paratextuel, le chapitre « III. La nuit de Montmartre » fait pendant au 

chapitre « V. Les nuits de Londres », dans lequel Nerval fait allusion à l’article « La 

Clef de la rue ». Nerval caricature en vers577 des hommes assistant au Bal des Chiens 

(correspondant du bal négligé de Vienne) en parodiant les vers à l’impératif de 

Namouna de Musset. Le chapitre « X. Le Rôtisseur » se termine, après une scène 

vaudevillesque, par un dialogue entre le narrateur et son ami, citant Dante et Mozart. 

Deux maximes sur la folie de Pascal et de La Rochefoucauld clôturent le chapitre 

« XIX. Je m’éveille » après l’insertion d’un air d’une comédie, Les Prétendus, chanté 

par Bilboquet. S’intercalent encore des chansons populaires : À la Grand’Pinte et 

Pommes de reinette. Au chapitre « XXV. Autre rêve », Edgar Poe, Dickens, Ainsworth, 

trois auteurs étrangers réalistes contemporains sont cités par rapport à trois anciens 

                                                 
577 “Ne les dérange pas, ils t’appelleraient chien... / Ne les insulte pas, car ils te valent bien !” (III : 

323) 



 

 242

réalistes classiques, Lucien, Rabelais, Érasme. Les souvenirs du voyage en Orient et du 

voyage en Allemagne resurgissent de manière allusive comme indices 

autobiographiques. Lorsque le narrateur raconte ses tribulations d’une nuit passée en 

prison à Crespy, il se rappelle son voyage en Orient, ce qui l’aide à garder son sang-

froid dans une situation difficile. Le souvenir du voyage en Allemagne est évoqué par la  

bière bue au café de Mars où a eu lieu le spectacle de la femme mérinos. 

Une foule d’intertextes, insérés comme de nombreuses digressions, prennent le 

contre-pied de l’école du vrai en jetant un doute sur la véracité de ce qu’il a rapporté. Le 

récit parodique n’en reste pas moins une façon ironique de révéler le vrai sans pour 

autant nier totalement le faux. Nerval met indirectement en cause à travers le récit 

parodique les contraintes des genres et revendique la liberté de l’écriture. 
 

3) Voyage humoristique 

L’humour est très présent tout au long des Nuits, notamment dans les dialogues des 

micro-récits. Une ironie subtile apporte au récit un autre aspect réaliste, inattendu et 

caché de l’objet. L’ironie est néanmoins à peine perceptible dans le discours 

humoristique. L’ironie nervalienne est douce, fine et subtile, elle n’est ni amère ni 

mordante, c’est une mise à distance de l’objet et du sujet. 

Dans Les Nuits, chaque chapitre comporte, à quelques exceptions près, un ou deux 

récits plaisants. À mesure que se déplace le voyageur nervalien, chaque lieu apporte une 

anecdote amusante ou une histoire drôle, de même que chaque nouveau personnage 

engendre un nouveau récit. Les Nuits sont ainsi composées d’une série de micro-récits 

digressifs, à tel point que, loin de se concentrer sur une ligne directrice, le récit se 

dissémine excentriquement. Les micro-récits sont pour la plupart des dialogues. Les 

Nuits sont le royaume des récits anecdotiques : évacuation des vagabonds des tuyaux de 

gaz à Montmartre ; vengeance spirituelle du Saint-Cricq contre l’interdiction qui lui est 



 

 243

fait d’entrer au café Anglais578 ; accord parfait rendu par de simples hum et heuh entre 

« deux philosophes marseillais » ; conseils donnés par une femme de “type habillé des 

néréides de Rubens” (III : 327) à un jeune débauché ; mégots sitôt jetés sitôt ramassés 

par des jeunes moins fortunés au Bal des Chiens ; entretien burlesque entre un ami du 

narrateur, une jolie blonde et sa mère au marché aux pommes de terre ; poètes pauvres 

du XVIII e siècle venus souper dans les charniers ; usage des conduits d’eau chez Paul 

Niquet en cas de rixe, imputation à Bilboquet de la négligence des hommages à 

monsieur le maire et son épouse579 ; prononciation de l’italien à la piémontaise par M. 

Montaldo... Nombre de récits insérés de manière rhapsodique sont une parodie ironique 

du « vrai absolu » d’après le principe du dagurréotype du réel. 

Considérons un dialogue humoristique : il s’agit d’une série de répliques entre le 

maire de Crespy et le narrateur arrêté faute de passeport. Ce morceau de bravoure de 

l’art du dialogue évoque Jacques le Fataliste avec les deux voix contrastées et 

symétriques du narrateur et de son interlocuteur. Ce dialogue présente d’une manière 

humoristique la situation des deux personnages : 

 

« Hé bien, vous êtes en état d’arrestation ! — Et où coucherai-je ? — À la prison. 

— Diable, mais je crains de ne pas être bien couché ? 

— C’est votre affaire. 

— Et si je payais un ou deux gendarmes pour me garder à l’hôtel ?... 

— Ce n’est pas l’usage. 

— Cela se faisait au XVIIIe siècle. 

— Plus aujourd’hui. » (III : 347) 

 

Le narrateur note ironiquement l’arrivée normale des poirés, manquée l’an passé : 

“La ville de Domfront (ville de malheur) est cette fois très heureuse” (III : 329). Le 

                                                 
578 La réplique de Saint-Cricq adressée à ses ennemis a de l’allure ironique : “Je suis ici par la volonté 

de mon père et de monsieur le préfet, etc., et je n’en sortirai, etc.” (III : 318) 
579 L’air des Prétendus, comédie lyrique de Rochon de Chabannes, cité dans le texte, n’est pas chanté 

par Bilboquet dans Les Saltimbanques. Voir la note 3 de p. 340 de l’édition de la Pléiade III, p. 1110. 



 

 244

commentaire sur les cheveux de la femme mérinos va jusqu’à l’hyperbole mêlée 

d’ironie : “Que de maris seraient heureux de trouver dans les cheveux de leurs femmes 

cette matière première qui réduirait le prix de leurs vêtements à la simple main-

d’oeuvre” (III : 343). Le narrateur regrette aussi sur un ton élégiaque la disparition 

d’une ancienne coutume. Dans une goguette, il s’étonne de ne pas tourver cette devise : 

“RESPECT AUX DAMES ! HONNEUR AUX POLONAIS
580 ! Comme les traditions se perdent !” 

(III : 325). Le regret du narrateur est imprégné d’une ironie cynique dans l’épisode 

rapportant la construction d’une nouvelle église au quartier bourgeois de Crespy, au lieu 

de la restauration de l’ancienne cathédrale gothique : “Aujourd’hui tout est changé, c’est 

le bon Dieu qui est obligé de se rapprocher des paroissiens !...” (III : 346). Le ton 

devient satirique vis-à-vis d’un établissement qui a changé de fonction : l’ancien 

Athénée, établissement de conférences de La Harpe, est transformé en “splendide 

estaminet des Nations, contenant douze billards. Plus d’esthétique, plus de poésie […]” 

(III : 322). La polysémie se prête aussi à l’humour. Un habitué du Bal des Chiens dit : 

“Vous roulez (entrez) dans le bal (on prononce b-a-l), c’est assez rigollot ce soir” (III : 

322). Le mot « Pantin » ne désigne pas seulement « le Paris obscur » ou « le Paris 

canaille », mais aussi le lieu que le narrateur qualifie ironiquement comme « le vrai 

Pantin » dans le chapitre « XVI. Meaux ». Du reste, la tonalité variée représente bien la 

multiplicité des tentatives d’une écriture réaliste. Ainsi, le réalisme nervalien581 n’est 

pas séparable de l’ironie et de l’humour. 

 

                                                 
580 L’auteur met en petites majuscules. 
581 Sur le réalisme des Nuits d’octobre, voir Gabrielle Chamarat, « Dante et Diderot dans Les Nuits 

d’octobre », Nerval, réalisme et invention, p. 91-105 ; Sylvie Thorel-Cailleteau, « Réalisme et fantaisie 

dans Les Nuits d’octobre », La Fantaisie post-romantique, Presses Universitaires du Mirail, Toulouse, 

2003, p. 253-264 ; Hisashi Mizuno, « Nerval face au réalisme : Les Nuits d’octobre et l’esthétique 

nervalienne », RHLF, 2005, no 4, p. 817-841 ; Hisashi Mizuno, « Les jeux de la vérité dans Les Nuits 

d’octobre de Gérard de Nerval », Journée Nerval du 29 janvier 2005 à Saint Germain en Laye, p. 131-

148. 



 

 245

4) Réalisme nervalien  

Dans Les Nuits ainsi que dans Les Faux Saulniers alternent l’observation et le 

commentaire, de sorte que le narrateur-témoin réaliste relaie parfois le narrateur-auteur 

(auteur implicite) qui intervient directement dans son récit à travers la parabase. 

D’abord, Nerval tente d’imiter « l’école du vrai » à la Charles Dickens, auteur connu 

pour ses études des couches misérables de Londres ; il contrebalance ensuite les « excès 

d’un réalisme trop absolu » par l’humour et l’ironie. En revanche, Nerval s’attache 

particulièrement à l’authenticité du récit garantie par la présence matérielle de 

documents historiques dans Les Faux Saulniers. Le narrateur affirme la véracité de 

certains manuscrits conservés aux Archives nationales comme la Confession 

d’Angélique582. De plus, il renforce sa thèse par la visite des lieux583, où s’est déroulé 

l’histoire de son héroïne. De même, dans Les Nuits, face à la « merveille surprenante », 

Nerval fait tout son possible pour établir objectivement la véracité du phénomène. 

D’abord à travers l’affiche qui l’annonce (l’auteur la dépose aux bureaux de 

L’Illustration), puis à travers une scène de rêve (« sensations étranges du sommeil » 

suscitées par les souvenirs de la nuit parisienne, une surconsommation de tabac et de 

bière au café de Mars et l’aspect des « terribles moulins à eau » du pont des Arches de 

Meaux), ensuite par les commentaires sur le spectacle, enfin, par la description du 

spectacle en analepse. En fait, l’introduction de la subjectivité à travers le récit d’un 

rêve, la mise en suspens par le fantastique, l’indécision entre l’observation 

impersonnelle et le sentiment personnel, sont les caractères les plus frappants du récit 

nervalien. Nerval tente d’associer objectivité et subjectivité pour dépasser la limite du 

« vrai absolu ». Sa manière de rendre compte du spectacle n’est ni tout à fait objective 

ni tout à fait subjective, si bien que sa prise de position à l’égard du réalisme est 

                                                 
582 “Son principal mérite est d’être vraie incontestablement. Tout ce que j’ai analysé aujourd’hui peut 

être vérifié aux Archives nationales.” (II : 47) 
583 “Je parcours en ce moment le pays où tout cela s’est passé, et vous ne pouvez douter de mon 

exactitude…” (II : 47) 



 

 246

marginale et ironique, laissant coexister confirmation et mise en doute du même 

phénomène. Le narrateur avoue finalement que “Le métier de réaliste est trop dur à 

faire. La lecture d’un article de Charles Dickens est pourtant la source de ces 

divagations !...” (III : 342). Mais cet aveu ne veut pas dire qu’il abandonne entièrement 

« l’école du vrai ». Avant de faire une remarque a propos de laa véracité du spectacle de 

la femme mérinos, le narrateur précise son idée du vrai en mettant en question le rapport 

entre le vrai et le faux. Le vrai n’existe pas absolument, et sa représentation ne dit 

nécessairement pas non plus la vérité :  

 

Or, le vrai, c’est le faux, du moins en art et en poésie. Quoi de plus faux que l’Iliade, que l’Enéide, 

que la Jérusalem délivérée, que la Henriade ? — que les tragédies, que les romans ?... « Et bien, 

moi, dit le critique, j’aime ce faux : est-ce que cela m’amuse que vous me racontiez votre vie pas à 

pas, que vous analysiez vos rêves, vos impressions, vos sensations ?... Que m’importe que vous 

ayez couché à La Syrène, chez le Vallois ? Je présume que cela n’est pas vrai, — ou bien que cela 

est arrangé : — Vous me direz d’aller y voir... Je n’ai pas besoin de me rendre à Meaux ! — Du 

reste, les mêmes choses m’arriveraient que je n’aurais pas l’aplomb d’en entretenir le public. (III : 

342) 

 

De toute manière, l’affiche ne suffisait pas à prouver la « merveille surprenante », il 

fallait la vérifier sur place. Est-ce pour cette raison que le récit entier ne cesse de se 

reporter à d’autres auteurs et d’autres textes584, au point de faire preuve ironiquement du 

vrai absolu ? Dans cette perspective, le daguerréotype585 est l’instrument par excellence 

du réalisme sur le plan de la fidélité, puisqu’il est capable de représenter exactement 

l’objet. 

                                                 
584 Le paraître change constamment en révélant un autre aspect de l’être : ainsi, les jambes effiliées de 

la statue de la Camargo (1710-1770), danseuse de l’Opéra de Paris, se comparent immédiatement à celles 

de l’Espagnole, et un soubresaut d’un poisson de la Marne ressemble à la « cachucha éperdue » de la 

statue de la Camargo. La femme-mérinos est la Vénitienne dont la figure pâle et régulière renvoie aussi 

aux vierges de Carlo Dolci peintre florentin du XVIIe siècle. 
585 Nerval prend le dagurrréotype pour “instrument de patience […] et qui, détruisant les illusions, 

oppose à chaque figure le miroir de la vérité” (III : 322). 



 

 247

L’écriture des Nuits est proche du reportage au sens de la presse contemporaine. 

L’effet de réel est accentué par l’emploi de la langue populaire. L’exploration de l’enfer 

parisien se double d’une quête d’une langue nouvelle conforme au réalisme. Nerval 

introduit, pour l’effet de réel, l’argotisme (louveteau 586 , Pantruche), le 

néologisme (annuité, rigollot, goguette587), l’archaïsme (effeuiller588, attouchement589), 

l’anglicisme (cockneys, saloons, wauxhalls) et la langue populaire (roulée590, le sac591, 

merlan592). Le chapitre « VIII. Pantin » débute par une explication du mot « Pantin » : 

“Pantin — c’est le Paris obscur — quelques-uns diraient le Paris canaille ; mais ce 

dernier s’appelle, en argot, Pantruche” (III : 322). Au terme de considérations sur le 

français, le narrateur craint que la langue vulgaire ne prédomine sur la langue savante. 

Une certaine ironie s’installe dans la coexistence d’éléments contradictoires dans un 

même objet. Le narrateur tente de décrire fidèlement ce qu’il observe au cours de son 

trajet, mais se trouve confronté à des réalités ambiguës et indéterminées. Les vrais 

visages se dégagent des apparences. Ainsi, il y a de riches spéculateurs qui sont au fond  

de faux paysans, et des millionnaires méconnaissables parmi “une foule d’hommes en 

                                                 
586 Bien que l’auteur précise ce mot “fils de maître, selon les termes de compagnonnage”, louveteau 

est un terme de la franc-maçonnerie. Voir, la note 4 de la page 323 de l’édition de la Pléiade t. III (III : 

1104). 
587 Selon Grand Larousse Universel (1992), goguette est un “nom donné naguère, à Paris, à des 

sociétés chantantes qui tenaient leurs séances dans des cabarets (Les goguettes datent des premières 

années de la Restauration. En 1840, il y en avait dans presque toutes les rues de Paris […]. Elles 

disparurent sous le second Empire)”.  
588 Voir la note 2 de la page 314 de l’édition de la Pléiade t. III (III : 1098). 
589 Selon Le Grand Robert de la Langue Française, ce mot, avec cett remarque que “le mot est vieilli 

ou rare en emploi général”, signifie spécialement “fait de se toucher la main. Attouchement franc-

maçonnique : manière de se toucher la main, signe de reconnaissance maçonnique”. 
590 Le chapitre X. « Le Rôtisseur » comporte une scène vaudevillesque entre une femme-matrone 

conseillère imposante et un jeune homme dissipé. Les deux personnages rappelent Pauline et Raphaël 

dans La Peau de chagrin de Balzac. “— Ah ! jeune homme ! cette femme-là, ça sera ta mort. 

— Elle ne sait pas encore la roulée qu’elle va recevoir !...” (III : 328) 
591 “A-t-elle le sac ? (Cela veut dire en langage des halles : « A-t-elle de l’argent ? »” (III : 331) 
592 Coiffeur. 



 

 248

blouse, en chapeau rond et en manteau blanc rayé de noir, couchés sur des sacs de 

haricots…”(III : 330) au marché des Innocents : “Ce sont de faux paysans. Sous leur 

roulière ou leur bourgeron ils sont parfaitement vêtus et laisseront demain leur blouse 

chez le marchand de vin pour retrourner chez eux en tilbury” (III : 330). De même, des 

femmes qui épluchent des pommes de terre sont plus riches qu’elles ne semblent. Entre 

l’être et le paraître, il existe une distance ironique. En outre, le raisonnement d’une 

chiffonnière (“Le bon Dieu c’est le diable !” (III : 334)) est un paralogisme aux yeux 

d’un vieux philosophe sophiste : “Si le bon Dieu c’est le diable, alors c’est le diable qui 

est le bon Dieu, cela revient toujours au même” (III : 334-335). Comme le dit Hisashi 

Mizuno, “la tentative de Nerval consiste à détourner intérieurement le principe du 

réalisme tout en composant un texte à l’apparence réaliste”593. La difficulté du « vrai 

absolu » conduit finalement le narrateur à mettre en question le réalisme à la Dickens, 

en y introduisant un point de vue subjectif, c’est-à-dire des éléments imaginaires, 

notamment des rêves, des impressions et des sentiments individuels permettant une 

prise de distance vis-à-vis de l’objet.  

Deux rêves sont introduits dans le deuxième volet : l’un à l’hôtel de Meaux, l’autre à 

la prison de Crespy. Le chapitre « XVIII. Choeur de gnômes » raconte le premier récit 

de rêve à la manière d’une légende allemande. Les paroles de cette chanson parodique 

révèlent une autre face de l’objet. À la fin du chapitre, Nerval renvoie le jugement de la 

folie à Pascal et à La Rochefoucauld pour dire que le lien entre la folie et la sagesse est 

tout à fait relatif. Le chapitre « XXV. Autre rêve » évoque le danger du réalisme trop 

absolu. Le narrateur se retrouve au tribunal, où il est condamné à la peine capitale par 

suite d’une tentative réaliste. Son attitude réaliste est triplement594 critiquée à cause des 

monstres, du crime et de l’emprisonnement. Suit une contestation appuyée sur trois 

                                                 
593 Hisashi Mizuno, « Les jeux de la vérité dans Les Nuits d’octobre de Gérard de Nerval », Journée 

Nerval du 29 janvier 2005 à Saint Germain en Laye, p. 146. 
594 « Fantaisiste ! réaliste !! essayiste !!! » (III : 348) 



 

 249

auteurs fantaisistes classiques, Lucien, Rabelais, Érasme. Les deux scènes de rêve 

permettent de découvrir un aspect du réalisme comme une contrepartie du « vrai 

absolu ». Le monde imaginaire (le rêve) n’est-t-il pas aussi un motif du réalisme 

subjectif mais plus profond ? Selon Jean-Nicolas Illouz, la tentative d’écriture réaliste 

dans Les Nuits est “l’expérimetation ironique du réalisme, confrontée à un réel 

insaisissable”595 qui mènera à « l’épanchement du songe dans la vie réelle » dans 

Aurélia.  

L’observation du monde nocturne des bas-fonds parisiens est un essai de réalisme 

fondé sur une imitation ironique du « vrai absolu ». Nerval met en question l’écriture 

réaliste s’appuyant exclusivement sur « le vrai absolu », dénuée d’éléments 

romanesques, d’anecdotes et d’histoires sentimentales. Selon Nerval, objectivité et 

subjectivité doivent être mêlées et coexister de manière complémentaire. Dans Les Nuits 

Nerval met en cause la problématique du réalisme à cette époque596 et fait une mise au 

point sur le vrai par rapport à la représentation du réel. Le réalisme nervalien ne se 

trouve ni dans la pure subjectivité ni dans l’objectivité absolue, mais associent des 

impressions et des sentiments personnels et des intertextes : c’est une quête d’un idéal 

subjectif et individuel au sein du réel objectif et impersonnel. Nerval tente ainsi 

d’aborder le réalisme à travers l’introduction de l’humour, de l’ironie et du rêve. 

                                                 
595 Jena-Nicolas Illouz, « Notices des Nuits d’octobre », Aurélia, Gallimard, 2005, p. 228. 
596 “Le réalisme est un des sujets à la mode, surtout après le Salon de 1850-1851 où Gustave Courbet 

vient d’exposer Un Enterrement à Ornans”. Hisashi Mizuno, « Les jeux de la vérité dans Les Nuits 

d’octobre de Gérard de Nerval », Journée Nerval du 29 janvier 2005 à Saint Germain en Laye, p. 131. 



 

 250

 

Chapitre 3. Voyage littéraire 

 

1. Voyage autobiographique : Promenades et Souvenirs 

1) Autobiographie ? 

Les Promenades et Souvenirs s’apparentent à l’autobiographie classique selon les 

critères du pacte autobiographique définis par Philippe Lejeune. Le « je»-narrateur-

personnage permet sans difficulté de l’identifier à l’auteur Gérard de Nerval, à travers 

l’exposé de sa généalogie, le récit de sa naissance et celui des premiers souvenirs 

appartenant à l’histoire personnelle de l’auteur. Pour la première fois, Nerval cite 

explicitement le nom complet de sa mère, Marie-Antoinette Laurence. Cet indice 

contribue à établir clairement le contrat autobiographique. De surcroît, l’auteur emploie 

pour son texte le terme de « Mémoires »597 :  

 

En fait de Mémoires, on ne sait jamais si le public s’en soucie, — et cependant je suis du nombre 

des écrivains dont la vie tient intimenment aux ouvrages qui les ont fait connaître. N’est-on pas 

aussi, sans le vouloir, le sujet de biographies directes ou déguisées ? Est-il plus modeste de se 

peindre dans un roman sous le nom de Lélio, d’Octave ou d’Arthur, ou de trahir ses plus intimes 

émotions dans un volume de poésies ? (III : 685-686) 

 

En soulignant que son écriture est par nature autobiographique, Nerval choisit de « se 

peindre » directement, et non pas d’une manière indirect comme dans le roman ou le 

recueil de poèmes. Il ne raconte pas seulement les éléments indispensables à 

l’autobiographie classique (généalogie, naissance, premiers souvenirs), mais encore 

intercale ses souvenirs au sein d’un récit de voyage selon le plan d’un « promeneur 

solitaire ». Le voyage actuel se mêle constamment aux événements du passé, et l’accent 

                                                 
597  Jusqu’au XIXe siècle, le terme de « mémoires » ne se distingue pas nettement de 

l’« autobiographie » apparu à la premièr moitié de ce siècle. 



 

 251

est mis dans les chapitres centraux sur l’évocation des souvenirs plutôt que sur les 

promenades en cours. Mais les Promenades sont une autobiographie qui ne dépasse pas 

l’adolescence de l’auteur. Le narrateur autodiégétique raconte sa vie dans le chapitre 

« IV. Juvenilia », depuis l’histoire ancestrale de son grand-père maternel, en passant par 

l’évocation de sa mère morte, jusqu’à l’apparition de son père au narrateur âgé de sept 

ans. Le récit autobiographique continue jusqu’aux chapitres « V. Les Premières 

années » et « VI. Héloïse », dans lesquels le narrateur évoque ses premiers souvenirs et 

surtout ses premiers amours.  

L’écriture autobiographique nervalienne se réalise à travers le récit de voyage, 

comme celle de Chateaubriand dans son Itinéraire, et sous forme de confession à la 

rousseauiste. Néanmoins, Nerval ne raconte pas directement sa vie, il le fait avec 

réticence ou en ayant recours à l’euphémisme. Au lieu de se confesser directement, il ne 

cesse de faire des allusions ou des références au sein du discours autobiographique. 

Outre d’incessantes pratiques intertextuelles, il adopte le plan aléatoire d’un promeneur 

solitaire. Dans les trois chapitres centraux, il retrace sa généalogie, raconte sa naissance 

et ses premiers souvenirs. Dans les autres chapitres, des souvenirs ressurgissent au fil 

des promenades, et le moi intime s’épanche. 

Le récit autobiographique nervalien mélange des souvenirs personnels et des faits 

historiques. La vue du château de Saint-Germain, ville de souvenirs598, rappelle au 

narrateur le retour de Ravenswood, héros déchu de Walter Scott, au château de ses 

ancêtres ; puis la ville lui rappelle des parents disparus ayant eu un lien avec le château, 

ce qui le reporte vingt ans en arrière, et réveille finalement ses souvenirs d’amour et de 

fêtes. Les faits historiques s’unissent toujours aux souvenirs personnels :  

[...] j’ai chanté tout enfant les chansons du roi Jacques et pleuré Marie Stuart, en déclamant les 

                                                 
598 Saint-Germain, l’une des villes pivotales, réapparaît, à plusieurs reprises, par allusion comme dans 

le contrepoint musical non seulement dans les Promenades mais encore dans Sylvie et Pandora. Dans 

Pandora, Saint-Germain se nomme « la ville des Stuarts », reliée aux premiers amours du narrateur. 



 

 252

vers de Ronsard et de Du Bellay… La race des king-charles emplit les rues comme une preuve 

vivante encore des affections de tant de races disparues… (III : 673).  

La frontière des deux registres s’estompe, ils s’interpénétrent, se mêlent et enfin 

s’unifient. Promeneur solitaire, le narrateur ressuscite ses souvenirs d’autrefois, comme 

en un palimpseste. Cependant, l’irruption des souvenirs procède plus de l’enchaînement 

des sentiments que de la logique historique ou des relations de cause à effet. Les 

souvenirs ressurgissent comme le songe s’épanche dans le monde réel dans Aurélia :  

Je le disais tout à l’heure : — mes jeunes années me reviennent, — et l’aspect des lieux aimés 

rappelle en moi le sentiment des choses passées. (III : 678) 

Qui plus est, il n’y a ni transition ni embrayage au moment du changement de 

tableau : déambulant à son gré, le narrateur ravive des souvenirs enfouis en visitant des 

enrdoits qui lui sont chers. Il les intercale, les dissémine d’un bout à l’autre au rythme 

du récit-promenade tout en brouillant le repérage temporel599. Celui-ci est donné d’une 

manière allusive et approximative, qu’il s’agisse d’un épisode personnel ou d’un 

événement historique. Les informations concernant l’âge du narrateur – sept ans – et le 

siège de Strasbourg sont des indices permettant de situer le retour de son père en 1814 ; 

il est aussi fait allusion aux Cent Jours (1815) par le biais de la cérémonie aux Champs-

de-Mars et la fête de la place de la Concorde. 

Au cours des promenades, Nerval recompose sa vie sous forme de fragments. Au 

chapitre « V. Premières années », les événements collectifs (les Cent Jours) s’unissent à 

ceux de la vie personnelle (une tourterelle envolée, remplacée par un sapajou 

d’Amérique). L’enchaînement entre les événements est aléatoire et approximatif, et non 

logique et historique. De même, la chronologie est imprécise, indiquée seulement par 

                                                 
599  Sur la temporalité spécifique des Promenades et Souvenirs, voir Gabrielle Chamarat, 

« Promenades et Souvenirs : un passé en devenir. Brouillage générique, formel, sémantique dans la prose 

nervalienne », RHLF, oct-déc 2005, p. 793-803.  



 

 253

des références littéraires, des chansons et des contes populaires. De surcroît, la 

superposition de diverses époques permet d’élargir l’horizon de cette autobiographie 

limitée à l’adolescence de l’auteur. 

Nerval raconte son expérience par évocation et euphémisme. Par exemple, il ne parle 

pas de son internement dans la maison du Dr Émile Blanche en août 1854 que comme 

« un court séjour dans une villa de la banlieue ». Un souvenir se reporte à l’auto-

référence, et en même temps à la référence littéraire. La description se réduit à 

l’abstraction par le sommaire et à une simple référence littéraire. Nerval substitue 

l’objet réel à l’imaginaire par la référence à des intertextes. Les laveuses montmartroises 

renvoient à une scène de Werther. Il en est de même pour quelques “demoiselles de 

Pontoise vives et rieuses comme dans La Fiancée de M. Scribe…” (III : 687) À la 

révélation de la mort de Célénie par son hôtesse, Nerval exprime son sentiment 

douloureux par la balade d’Uhland : La Fille de l’hôtesse (Der Wirthin Töchterlein)600. 

C’est à travers la référence que sont retenues les émotions et qu’elles échappent au 

sentimentalisme. 

Nerval recompose ses souvenirs en fonction de leur importance affective ou de leur 

empreinte dans sa vie, et en les référant constamment à des intertextes. 

 
2) Mosaïque de l’autoportrait  

Toutes les opérations intertextuelles sont présentes dans les Promenades : citation, 

référence, allusion, traduction, imitation, etc. Les deux dernières se réalisent surtout 

dans les vers de jeunesse pour son premier amour, Héloïse. Les traductions versifiées de 

l’ode d’Horace « À Tyndaris » et la traduction du refrain d’une mélodie de Byron, ainsi 

que l’imitation libre de Thomas Moore (« Mélodie imitée de Moore ») sont une 

                                                 
600 “[…] trois compagnon dont l’un disait : « Oh ! si je l’avais connue, comme je l’aurais aimée ! » — 

et le second : « Je t’ai connue, et je t’ai tendrement aimée ! » — et le troisième : « Je ne t’ai pas 

connue… mais je t’aime et je t’aimerai pendant l’éternité ! »”. (III : 690) 



 

 254

réactualisation d’écrits antérieurs enfouis dans l’oubli, et une tentative de retrouver des 

traces de la poésie de jeunesse. La peinture de soi consiste à retrouver l’ancien poète 

devenu « rêveur en prose », à travers la reconstitution des souvenirs601. 

Comme modèle d’autobiographie, Nerval renvoie explicitement aux Rêveries du 

promeneur solitaire, non pas aux Confessions. Cela veut dire que son écriture est fondée 

sur le hasard et le caprice, selon le mode du « promeneur solitaire ». Il fait aussi allusion 

à trois romans autobiographiques, publiés dans les années 1830, par les noms de leurs 

héros : Octave, Arthur et Lélio602. Le narrateur compare sa visite à Saint-Germain au 

retour au château de ses pères de Ravenswood, héros dépossédé dans le roman La 

Fiancée de Lammermoor de Walter Scott. Il cite le Pastor fido, Faust, Ovide et 

Anacréon comme poèmes et poètes favoris de sa jeunesse. À propos de son style de 

jeunesse, il avoue l’influence de Diderot, Rousseau et Sénancourt. 

 

Les pratiques intertextuelles tendent à évoluer vers l’abstraction ou la réduction 

formelles, ce qui n’est pas indifférent à l’évolution de la prose nervalienne vers la prose 

poétique. Dans les Promenades, chansons et contes folkloriques s’introduisent sous la 

forme d’un sommaire au lieu d’être présentés en détail et accompagnés de 

commentaires comme dans Les Faux Saulniers, La Bohême galante, Angélique et 

Sylvie. Les chansons et les contes rapportés par Célénie603 sont réduits à leurs titres, 

marqués par le tiret, signe d’oralité : « Mme de Monfort », « la fille du pâtissier », « les 

                                                 
601 Dans cette perspective, l’ancien château royal de Saint-Germain tombé en désuétude et transformé 

en pénitencier se lit comme une tombée de la poésie dans la prose. 
602 Voir note 1 de page 686 de t. III de l’éditon de la Pléiade. « Octave » est le héros de La Confession 

d’un enfant du siècle (1836) de Musset, et « Arthur », le héros du roman éponyme d’Ulric Guttinguer 

(1834), et quant à « Lélio », selon Jacques Bony, il s’agirait plutôt de « Lélia » du roman éponyme de 

George Sand (1833). 
603 Célénie, amie d’enfance enracinée au Valois, représente surtout gardienne de la tradition régionale. 

C’est un personnage mi-réaliste mi-mythique. Avatar de Sylvie, elle aussi change de statut, devenant tour 

à tour nymphe des eaux aux dents de la nixe germanique, tentatrice naïve et Velléda guerrière, 

prophètesse germanique. 



 

 255

moines rouges », « la fille du sire de Pontarmé », etc. Ils conservent la mémoire 

collective et ressuscitent des histoires régionales du Valois. Ainsi, le voyage 

géographique se mue en un voyage temporel604. 

Par ailleurs, de fréquentes références à des intertextes semblent liées aux difficultés 

rencontrés par Nerval dans la peinture de soi sans blesser son amour-propre par rapport 

à d’autres autobiographes qui, comme Rousseau et Restif, ont révélé des secrets intimes 

surtout concernant leur vie sexuelle. Nerval choisit de se raconter directement dans les 

trois chapitres centraux, plutôt que de « se peindre » dans un roman autobiographique 

ou de “trahir ses plus intimes émotions dans un volume de poésies” (III : 686). 

Cependant, il évite subtilement l’aveu d’une faute ou d’une erreur graves. Il se borne à 

un épisode ou à une anecdote tout en faisant référence à des modèles littéraires. Les 

laveuses causant et chantant autour d’une fontaine de Montmartre rappellent une scène 

de Werther. Deux jeunes filles d’une famille de saltimbanques évoquent Mignon et 

Philine dans Les Années d’apprentissage de Wilhelm Meister. Le duo d’un jeune 

homme et d’une jeune fille de la société chantante fait pendant à Daphnis et Chloé. La 

déclaration d’amour à Héloïse, la Créole brodeuse idéalisée en reine, est comparable à 

celle du Tasse à Élénore d’Este et à celle d’Ovide à Julie. De plus, l’objet d’adoration 

est plus l’image d’Héloïse que la personne elle-même. Nerval a recours à une copie 

d’une gravure d’un maître pour se remémorer sa mère disparue dont il ne parvient pas à 

reconstituer le portrait. 

À force de faire référence à des intertextes, les frontières entre le réel et l’imaginaire 

s’amenuisent, de sorte que l’écriture autoréférentielle s’unit à l’hétéroréférentielle. De 

fréquentes pratiques de l’intertextualité vont de pair avec des événements vécus de 

l’auteur. Les Promenades sont un autoportrait poétique. 

                                                 
604 “Ce qui fait le charme, pour moi, des petites villes un peu abandonnées, c’est que j’y retrouve 

quelque chose du Paris de ma jeunesse. L’aspect des maisons, la forme des boutiques, certains usages, 

quelques costumes… À ce point de vue, si Saint-Germain rappelle 1830, Pontoise rappelle 1820 ; — je 

vais plus loin encore retrouver mon enfance et le souvenir de mes parents”. (III : 687) 



 

 256

  
3) Voyage à la recherche du moi 

Les Promenades relatent un voyage elliptique sans retour au point de départ605. Si on 

les considère comme un texte accompli, ce récit retrace un voyage sans retour ou au 

retour elliptique, car sa fin reste en suspens – à la roulotte des saltimbanques ambulants 

à Senlis. C’est un itinéraire interrompu ou un trajet sans suite, sans retour à Paris, lieu 

de départ. En un sens, le récit est inachevé606, car la publication des deux derniers 

chapitres a été faite à titre posthume, sans relecture de l’auteur, le 3 février 1855 dans 

L’Illustration. 

C’est un petit voyage en Île de France, fait sous le signe de promenades. Le voyageur 

nervalien part sous prétexte de trouver un domicile sûr. Au cours de sa recherche, il se 

rend compte qu’il ne sera jamais propriétaire. Comme son grand père, qui, après avoir 

quitté la maison paternelle, a dû se réinstaller ailleurs, le narrateur est contraint de 

chercher un logement hors de Paris, sa ville natale. Sa recherche en Île-de-France est 

vouée à l’échec – du coup, il change de but. En revanche, il retrouve son enfance dans 

son pays maternel. Cependant, ce pays lui paraît vide, et le lien avec le passé, coupé, car 

ses parents et amis, sont morts ou absents. Ainsi, est-il condamné à trouver domicile 

ailleurs, ou à ne le trouver nulle part. Il est conscient qu’il doit errer à la recherche de 

ses racines. 

Les lieux aimés que Nerval visite sont ceux de sa jeunesse et de son enfance. Le 

ressurgissement des souvenirs personnels conduit le voyageur à la redécouverte de ses 

origines, en remontant d’abord vers son passé personnel le plus lointain, puis vers le 

                                                 
605 Il n’y a pas non plus le retour dans Lorely dans laquelle Strasbourg fait office de lieu de départ à la 

place de Paris, vrai point de départ, et le récit se termine à Amsterdam. 
606 Au chapitre « III. La société chantante », le narrateur nervalien signale allusivement son itinéraire : 

“Saint-Germain, Senlis et Dammartin sont les trois villes qui, non loin de Paris, correspondent à mes 

souvenirs les plus chers. […] Je les terminerai dans le pays même où j’ai été élevé, et où il est mort.” 

(III : 678). On peut supposer ce récit inachevé, car le récit prend fin à Senlis, alors que les étapes 

principales sont suggérées comme Saint-Germain-Senlis-Dammartin (Mortefontaine ou Ermenonville). 



 

 257

passé régional, et même national. Par exemple, Senlis, ville de son enfance, évoque tour 

à tour les XVIIIe, XVII e, XVIe siècles, puis le Moyen-Âge et l’époque romaine. Ruines, 

chansons, légendes et personnes chères déclenchent le rappel des souvenirs. Une voix, 

un geste, une physionomie évoquent les souvenirs ou la personne qui leur est associée. 

Ainsi, « un ancien jeune homme » de la société chantante, qui interprète une vieille 

romance en s’accompagnant à la guitare, rappelle à Nerval son père607, qui chantait une 

romance sur le même instrument. 

La superposition et la condensation du temps et de l’espace font originalité de ce 

récit, qui ne se déroule pas selon la succession temporelle et la contiguïté 

spatiale comme le récit de voyage classique : c’est un récit non chronologique et 

agéographique. À mesure que la chronologie devient floue et approximative, le récit de 

voyage glisse à l’autobiographie : “J’ai longtemps habité Montmartre”608 (III : 668) ; 

“[…] j’ai quelque temps habité Saint-Germain” (III : 677) ; “Je ne sais pas au juste 

l’époque de leur mariage, mais comme il se maria avec l’épée, comme aussi ma mère 

reçut le nom de Marie-Antoinette avec celui de Laurence, il est probable qu’ils furent 

mariés un peu avant la Révolution” (III : 680). À la fin du chapitre « Une société 

chantante », le narrateur annonce ses « Mémoires ». Ainsi, le vrai but de voyage se 

révèle tardivement.  

Les trois chapitres centraux, qui rapportent exclusivement des souvenirs, – “pages 

écrites dans les instants de fièvre ou de mélancolie” (III : 685) –, se distinguent 

explicitement des autres qui relatent des souvenirs à travers les promenades en cours. 

Au chapitre « VII. Voyage au Nord », la distance entre passé (souvenirs) et présent 

(promenades) se rétrécit de plus en plus. Les trois premiers chapitres et les deux 

derniers rendent du voyage que le narrateur poursuit : Montmartre, Saint-Germain, 

                                                 
607 Rare est la mention de son père et sa tante dans le récit. 
608 Nerval a habité Montmartre, d’abord chez Gautier, 14 rue Navarin en 1840 ou 1841, à la clinique 

de Dr Esprit Blanche huit mois en 1841, et rue Pigalle ou rue des Martyrs en 1844.  



 

 258

Pontoise, Chantilly, Senlis. Et dans la dernière partie du chapitre « VIII. Chantilly », le 

présent de l’écriture se rétablit comme au chapitre initial « I. La butte Monmartre ». 

Les Promenades sont un voyage vertical, tant au point de vue spatial que 

temporel. Le voyageur nervalien s’attache aux villes situées « sur des hauteurr » : 

Montamartre, Saint-Germain, Pontoise, Chantilly, Senlis, où on jouit d’une vue 

panoramique et de l’air pur comme dans la « ville mystérieuse » d’Aurélia. De plus, 

c’est en remontant l’Oise vers sa source qu’il atteint la Nonette et la Thève, et qu’il 

remonte aussi le temps à la recherche de son enfance, de souvenirs de ses parents, et de 

la lointaine histoire locale. 

Dans les Promenades, le voyage en Allemagne et le voyage en Orient réapparaissent : 

l’émotion de l’arrivée à Chantilly rappelle celle éprouvée en repassant le Rhin : “[…] la 

terre paternelle, c’est deux fois patrie” (III : 687) ; et la légende de saint Rieul a 

“quelque chose d’oriental”609. Nerval évoque aussi les souvenirs de l’Orient à travers 

deux épisodes : « trois cloportes noyés dans la bière »610 et « une nuit au poste »611.  

 
4) Voyage fantaisiste 

Le trajet n’étant pas fixé au préalable, le voyage se déroule au hasard612, “selon le 

plan des promenades solitaires” (III : 678). L’itinéraire de Paris à Senlis dessine un 

grand détour curviligne : le narrateur se déplace en train de Paris à Saint-Germain, en 

omnibus de Saint-Germain à Pontoise, et de nouveau en train, de Pontoise à Chantilly 

en passant par Saint-Leu. Il va directement de Paris à Saint-Germain en sautant “la 

                                                 
609 La légende de Saint Rieul qui imposa silence aux grenouilles a “quelque chose d’oriental dans 

cette naïve légende et dans cette bonté du saint qui permet du moins à une grenouille d’exprimer les 

plaintes des autres (III : 691)”. 
610 “Un homme qui a vécu en Orient est incapable de s’affecter d’un pareil détail”. (III : 672) 
611 Autour du poêle de poste, le narrateur nervalien raconte l’histoire de l’Afrique et de l’Asie, chante 

des chansons arabes et grecques. 
612 De même, l’autobiographie est écrite sous le signe du hasard : “Le hasard a joué un si grand rôle 

dans ma vie […]” (III : 679). 



 

 259

Seine trois fois repliée” (III : 671), puis suit le courant sinueux de l’Oise de Pontoise à 

Saint-Leu, et celui de la Nonette de Chantilly à Senlis : un “voyage en amont des 

fleuves et du temps”613. Son itinéraire trace une ligne courbe. Chaque étape apporte un 

souvenir, un épisode et une anecdote614. 

L’enchaînement des événements dépend des hasards de la promenade, sans transition 

ni repère temporel apparent, donc selon les sensations et les sentiments les plus forts. Le 

récit est une juxtaposition de petits tableaux ou de croquis-portraits615 sans liens directs 

entre eux616. Il est composé de morceaux, à la manière de la biographie de Restif faite 

par Nerval dans La Confidence de Nicolas. Jacques Bony appelle cela “l’autobiographie 

en miettes” qu’on peut lire “sans souci d’enchaînement chronologique et logique”617. Le 

lecteur doit recomposer les pièces éparpillées en désordre pour découvrir le portrait de 

l’auteur. Toutefois, au début du chapitre « V. Premières années », Nerval lie 

implicitement les faits historiques (les cérémonies au champs de Mars, la fête à la place 

de la Concorde et le retour des fils du Nord) et un épisode personnel douloureux 

(l’envolée d’une tourterelle). Juste après, il raconte sa formation littéraire, un épisode de 

son enfance où il fut déguisé en jeune marié pour épouser Fanchette, et des promenades 

dans les forêts d’Ermenonville et de Mortefontaine aves ses cousines. Suit sa formation 

artistique : théâtre, danse, musique et peinture. En dernier lieu, Nerval insère un 

                                                 
613 Ross Chambers, Gérard de Nerval et la poétique du voyage, p. 215. 
614 Pour Nerval il suffit de nommer un nom du pays pour évoquer un souvenir, un événement, une 

anecdote. Dans le train, les noms du pays criés à chaque station, l’accent sensible des paysans, les jeunes 

filles coiffés de madras suffisent à lui rappeler son enfance. Les avatars des lieux apparaissent en tant que 

personnage, chanson, rivière, architecture et paysage. À chaque étape il évoque le récit folklorique lié à 

son pays. 
615 Nerval parsème les Promenades de petits portraits ou croquis-portraits : Héloïse, Célénie, son 

grand-père, sa mère, son père, ses cousines, Mlle Nouvelle, Provost-Raymond, sa tante, etc. La rencontre 

au cours de voyage se substitue à l’évocation de la personne liée au passé : un voyage à la recherche des 

souvenirs. 
616 Voir Gabrielle Malandain, Nerval ou l’incendie du théâtre, p. 121-122. 
617 Jacuqes Bony, L’Esthétique de Nerval, Eurédit, 2004, p. 138. 



 

 260

événement tragique : le suicide de l’acteur Provost-Raymond. Le récit progresse à un 

rythme discontinu, selon le réseau mémoriel associatif. Entre les événements, il n’y a 

pas d’enchaînement logique ni de sucession contiguë, mais un lien flou. 

Prenons la première phrase de chaque passage du chapitre « Premières années » et 

rassemblons-les :  

 

Une heure fatale sonna pour la France. / Un soir je vis se dérouler, sur la plus grande place de la 

ville, une immense décoration qui représentait un vaisseau en mer. / Nous revîmes les fils du 

Nord, et les cavales de l’Ukraine rongèrent encore une fois l’écorce des arbres de nos jardins. / Un 

jour, une des belles dames qui visitaient mon père me demanda un léger service : […] / J’en 

conçus un tel chagrin, que je faillis mourir d’une fièvre purpurine qui fit porter à l’épidémie tout le 

sang de mon cœur. / J’étudiais à la fois l’italien, le grec et le latin, l’allemand, l’arabe et le persan. 

/ J’étais toujours entouré de jeunes filles ; […] / Cependant j’avais grandi ; […] / Le soir, pour 

divertir de vieux parents, nous représentions les chefs-d’œuvre des poètes, […] / Je m’étais rendu 

très fort sur la danse. 

   

Nerval emploie des expressions termorelles indéterminés comme “un soir”, “un 

jour”, et l’imparfait, temps privilégié à la fois de l’inaccompli et de l’itératif. Son 

écriture fragmentaire n’est pas seulement dénuée de repère spatio-temporel, mais aussi 

d’enchaînement logique entre les événements personnels et collectifs. Ainsi elle est 

dominée par la spontanéité et l’association des sentiments. 

Le récit se développe suivant un processus métaphorique fondé sur la similarité 

thématique et spatiale, plutôt que sur la chronologie et sur l’agencement linéaire. La 

réminiscence nervalienne repose sur une temporalité multiple qui a pour effet de 

suspendre ou brouiller le temps. Nerval semble brouiller consciemment l’ordre des 

événements. Il les agence en les juxtaposant ou en assemblant une série de tableaux ou 

d’images, de sorte qu’un épisode rappelle un autre, un souvenir en suscite un autre, un 

personnage en amène un autre, et ainsi de suite. Une telle association construit un réseau 

d’ensemble. Tantôt différents temps s’entrelacent et s’enchevêtrent, tantôt les régions et 

les époques les plus distantes se superposent, se relient, parfois se confondent. C’est à 

travers ce procédé que différentes époques se greffent les unes sur les autres ou que 



 

 261

divers moments s’amoncellent. Qui plus est, l’enchaînement des événements est tissé 

par une association implicite, sans embrayeur explicite, un peu comme un discours 

immédiat :  

 

Je suis sorti par un beau clair de lune, m’imaginant vivre en 1827, époque où j’ai quelque temps 

habité Saint-Germain. Parmi les jeunes filles présentées à cette petite fête, [...], comme si dans un 

autre monde j’avais retrouvé mes premiers amours. (III : 677)  

 

Entre les deux phrases, il n’y a aucune conjonction explicite. La lisaison se fait de 

façon elliptique, à la suite d’un manque d’information entre deux événements. Le 

déictique « cette » n’a pas de référent déterminé. Le fil conducteur ne semble être que la 

mémoire affective. 

 

Dans les Promenades, les souvenirs l’emportent sur le présent du narrateur, le passé 

réapparaît comme paradis perdu ou idylle disparue. Cela se traduit aussi par l’imitation 

de modèles révolus de la poésie bucolique ou idyllique. Le narrateur nervalien regrette 

un bon vieux temps et ceux qu’il a perdus : “[…] que de morts dans tout cela, que de 

malheureux sans doute dans ces pays si heureux autrefois !” (III : 689) Parfois, au ton 

lyrique se mêle l’ironie618. Une certaine ironie transparaît dans la mention faite par 

Alexandre Dumas d’un voyage fantaisiste de Nerval619 . Le changement de ton 

s’effectue au fur et à mesure des événements. Ainsi, le lyrique, l’humoristique et 

l’ironique se succèdent tour à tour. Le ton humoristique alterne avec le ton ironique 

                                                 
618 L’ironie nervalienne est caractérisée par le détour et la contraste de sens, et la mise à distance entre 

le sujet et l’objet, surtout à travers le dédoublement du regard qui permet de démystifier “des idées reçues 

sur tout” et d’autoriser à “porter sur les autres le même regard distancé que sur soi”. Gabrielle Chamarat-

Malandain, « Les Arabesques de l’ironie nervalienne », Journée Nerval du 29 janvier 2005 à Saint-

Germain-en-Laye, p. 79. 
619 “J’aime à contrarier les chemins de fer, — et Alexandre Dumas, que j’accuse d’avoir un peu 

brodé dernièrement sur mes folies de jeunesse, a dit avec vérité que j’avais dépensé deux cents francs 

et mis huit jours pour l’aller voir à Bruxelles, par l’ancienne route de Flandre, — et en dépit du chemin 

de fer du Nord”. (III : 686) 



 

 262

dans le dialogue. Le narrateur faisant sur un ton humoristique remarquer qu’il y a trois 

cloportes dans la bière qu’il lui sert, le garçon explique cette présence incongrue par la 

la restauration du château. De même, le dialogue entre le sergent et le narrateur est aussi 

humoristique qu’ironique. À la demande du narrateur d’“une chambre moins bien 

décorée et plus près des fenêtres”, le sergent réplique : “Quand on se lève avant le jour, 

c’est bien indifférent !” (III : 674)  

 

Les Promenades sont un récit de voyage à la recherche d’un moi d’autrefois pour le 

projeter dans le présent. L’écriture autobiographique se caractérise par de continuelles 

références intertextuelles. Elle progresse par étapes selon l’importance des sentiments à 

travers la référence au modèle, l’imitation du modèle et la recomposition des fragments 

de l’autoportrait qui s’effectue dans deux directions : l’une est l’intériorisation des 

souvenirs personnels ; l’autre, l’historicisation des souvenirs collectifs. Cependant, les 

deux registres se mêlent. Trois premiers chapitres sont constitués de promenades 

actuelles, les trois centraux racontent les souvenirs du lointain passé, et dans les deux 

derniers se fondent promenades et souvenirs. Un mouvement duel est perceptible dans 

l’écriture autobiographique : le récit tend d’une part vers l’autoréférence, et d’autre part 

vers la référence à l’intertexte, de sorte que la tâche de « se peindre » se rapproche et 

s’écarte en même temps de l’autoportrait. 

 

2. Voyage intérieur : Aurélia  

1) Référence et effacement de référence 

Dans Aurélia, il n’y a ni intrigue ni personnage, comme il s’en trouve dans le récit 

traditionnel. C’est une série d’images reliées les unes aux autres, qui reflètent des 

événements, l’appartition d’une figure ou le surgissement d’une idée, bref, 

“l’épanchement du songe dans la vie réelle” (III : 699), selon la formule de Nerval. 



 

 263

Cependant, ces éléments n’ont aucun lien manifeste. Le récit est constitué d’une suite 

d’épisodes n’ayant pas de rapport entre eux. Ils sont disséminés comme des fragments 

isolés au lieu d’être enchaînés de manière vraisemble. Ni médiation ni embrayage entre 

les événements juxtaposés. Le lecteur doit reconstituer et recomposer des éléments 

hétérogènes dispersés au milieu d’“un capharnaüm comme celui du docteur Faust” (III : 

742) et chercher une clé pour les interpréter. 

Le récit d’Aurélia est marqué par le mouvement incessant du narrateur tant dans la 

réalité que dans le rêve. Il est surprenant que les drames vécus dans la réalité se 

retrouvent à l’intérieur du rêve620, et vice versa. Ainsi s’interpénétrent sans cesse le réel 

et l’iréel, de sorte qu’on ne peut les distinguer nettement l’un de l’autre.  

 

Écrite de la fin 1853621 à la mort de l’auteur, Aurélia est publiée dans la Revue de 

Paris le 1er janvier et le 15 février 1855. Mais la « Seconde partie » n’a pu être revue et 

corrigée par l’auteur, qui est mort dans la nuit du 25 au 26 janvier 1855. La livraison du 

1er janvier ne porte pas la mention « Première partie », mais en tête de celle du 15 

février se trouve « Seconde partie ». Toutefois, le narrateur évoque la « Première 

partie » comme telle dans le troisième chapitre622 de la Seconde partie. Celle-ci est 

divisée en six chapitres non titrés, et celle-là en dix. 

                                                 
620 Dans ch. IV de la Première partie, un paysage onirique, où apparaît le vieillard qui parle par la 

voix de l’oiseau, avatar de l’oncle maternel, rappelle allusivement celui de Mortefontaine et ses 

environs : “[…] celui d’un pays de la Flandre française où mes parents avaient vécu et où se trouvent 

leurs tombes : le champ entouré de bosquets à la lisière du bois, le lac voisin, la rivière et le lavoir, le 

village et sa rue qui monte, les collines de grès sombre et leurs touffes de genêts et de bruyères, — 

image rajeunie des lieux que j’avais aimés”. (III : 703)   
621 À partir de l’automne de 1853, Nerval écrit à l’encre rouge. Les manuscrits de Pandora et 

Aurélia en relèvent. 
622 “A dix ans d’intervalle, la même idée que j’ai tracée dans la première partie de ce récit me 

revenait plus positive encore et plus menaçante.” (III : 729) C’est nous qui soulignons. 



 

 264

La « Seconde partie » contient plus de références précises à des éléments 

autobiographiques et géographiques que la « Première partie »623. Cependant, la version 

manuscrite de l’épisode de la représentation de Piqullo à Bruxelles en 1840, présente 

des références plus précises et plus circonstanciées que le texte imprimé de la Revue de 

Paris. Nombre de personnages624 et de lieux, anonymes dans le texte publié, ont leurs 

noms réels dans les manucrits. Les lieux notamment sont souvent précisément nommés, 

par exemple, celui de la première crise625. De même, à la place d’“une autre ville” et de 

l’année de l’événement Vita nuova sont indiquées Bruxelles et 1840, quand le nom 

d’Aurélia est encore Aurélie626. La principale différence interne entre les deux parties 

tient à ce que les allusions à des événements historiques sont plus nombreuses dans la 

« Seconde partie » que dans la première, tandis que celle-ci est plus centrée que celle-là 

sur l’expérience personnelle et les rêves. Dans la « Seconde partie », le narrateur évoque 

l’année 1815, la révolution de Juillet, la guerre en Afrique et la guerre de Crimée. Sa vie 

personnelle se lie à la vie collective et historique, voire mondiale. En outre, la remontée 

vers le passé va de plus en plus loin, et finit par toucher à l’origine du monde. 

Le récit d’Aurélia prend une dimension mythique et mystique à travers la suppression 

des références géographiques et biographiques, tandis que d’incessantes références aux 

modèles dénotent l’obsession de l’auteur à fournir à son récit des preuves fiables de 

“l’épanchement du songe dans la vie réelle”. 

                                                 
623 Hisashi Mizuno a relevé la différence de la référence autobiographique entre les deux parties 

dans son article « Corps et âme dans Aurélia de Gérard de Nerval », Romantisme, no 127, 1er trimestre 

2005. 
624 « Deux amis » dans Aurélia sont précisés par Théophile et Alphonse dans les manuscirts. 
625 Voir III : 752-753. 
626 “La reine du chant était celle que je nommerai désormais Aurélie.” (III : 751) 



 

 265

 

2) Souvenirs et ressouvenirs 

Dans Aurélia, le récit à caractère autobiographique est constitué de fragments et 

d’allusions. Il n’est pas facile de repérer les événements personnels et historiques sur le 

plan spatio-temporel, en raison de l’élimination des indices explicites biographiques et 

géographiques. Associés à l’histoire du monde les renvois autobiographiques sont faits 

de manière allusive et métaphorique627, de sorte que leurs référents prennent un aspect 

mythique ou mystique.  

Dans le chapitre IV de la « Seconde partie », le narrateur tient un journal intime dans 

lequel il donne un récit autobiographique retraçant la mort de sa mère et sa première 

éducation par son oncle, son initiation au culte païen et à la religion chrétienne. Un récit 

personnel s’installe sous forme de confession : 

 

Je n’ai jamais connu ma mère, qui avait voulu suivre mon père aux armées, comme les femmes des 

anciens Germains ; elle mourut de fièvre et de fatigue dans une froide contrée de l’Allemagne, et 

mon père lui-même ne put diriger là-dessus mes premières idées. Le pays où je fus élevé était plein 

de légendes étranges et de superstitions bizarres. Un de mes oncles qui eut la plus grande influence 

sur ma première éducation s’occupait, pour se distraire, d’antiquités romaines et celtiques. (III : 

730) 

 

Ici, les références géographiques et biographiques sont toujours anonymes mais 

repérables. Par ailleurs, ce passage est une variation d’un passage du chapitre 

« Juvenilia » des Promenades et Souvenirs. 

Au début du chapitre V, Nerval fait allusion à la rédaction de Sylvie, publiée dans la 

Revue des Deux Mondes, le 15 août 1853, après son internement dans une maison de 

santé en 1853 :  

 

                                                 
627 Par exemple, le penchant au voyage pour le narrateur s’exprime métaphoriquement : “[…] 

j’aimais surtout les costumes et les mœurs bizarres des populations lointaines […]” (III : 696). 



 

 266

Peu à peu je me remis à écrire et je composai un de mes meilleurs nouvelles. Toutefois je l’écrivis 

péniblement, presque toujours au crayon, sur des feuilles détachées, suivant le hasard de ma 

rêverie ou de ma promenade. Les corrections m’agitèrent beaucoup. Peu de jours après l’avoir 

publiée, je me sentis pris d’une insomnie persistante. (III : 735) 

 

Dans ce passage, les repères référentiels sont omis, et les événements personnels sont 

racontés de manière allusive : il s’agit d’un journal intime où on entend la voix intérieur 

de l’auteur. Les événements sont toujours incertains et indécis au niveau spatio-

temporel, tandis que la référence aux modèles est toujours explicite et nombreuse628 à 

l’excès, comme si le narrateur voulait fournir la preuve de ce qu’il dit. 

Dans le chapitre II de la « Seconde partie », le cimetière où se trouve la tombe 

d’Aurélia est celui de Montmartre. Bien que le narrateur ne le nomme pas précisément, 

il n’est pas difficile de l’identifier au moyen d’autres indices contenus dans le passage 

suivant : “Trois parents de ma famille maternelle y avaient été ensevelis ; mais je ne 

pouvais aller prier sur leurs tombes, car elles avaient été transportées depuis plusieurs 

années dans une terre éloignée, lieu de leur origine.” (III : 726) De même, la ville de 

Saint-Germain est désignée allusivement : “[…] je me rendis à quelques lieues de Paris, 

dans une petite ville où j’avais passé quelques jours heureux au temps de ma jeunesse, 

chez de vieux parents, morts depuis. J’avais aimé souvent à y venir voir coucher le 

soleil près de leur maison”. (III : 727) En revanche, le même souvenir apparaît sans 

déguisement dans les Promenades et Souvenirs : “Je suis sorti par un beau clair de lune, 

m’imaginant vivre en 1827, époque où j’ai quelque temps habité Saint-Germain.” (III : 

677)  

                                                 
628 La variété des références atteint au point culminant dans Aurélia de tous les textes nervaliens. 

Par exemple, dans le domaine des modèles littéraires, il cite manifestement Swedenborg, Apulée, 

Dante, et il fait allusion à Virgile (Énéide), Goethe (allusion à la descente de Faust au « Royaume des 

Mères »), Molière (allusion au Dom Juan par le “convive de pierre”, mention de Sosie), Gautier (« Le 

Chevalier double »), Jean Paul (« L’éclipse de Lune »), Bürger (« Lénore »), etc.    



 

 267

En outre, des épisodes personnels s’unissent à des événements historiques. Nerval fait 

allusion aux événements politiques qui ont marqué sa vie : la fin du Premier Empire 

(1815) et la révolution de Juillet (1830) qui fut pour lui cause de désillusion. Par 

ailleurs, l’étendue d’événements s’élargit vers l’histoire universelle dans les récits de 

rêve. La vie personnelle se lie plus étroitement à la vie sociale dans le « Seconde 

partie » que dans la première. 

Des récits autobiographiques sont insérés un peu partout mais dispersés. En même 

temps, les événements extérieurs se lient aux événements intérieurs, et s’y mêlent à tel 

point qu’on ne peut plus discerner les uns des autres. Le vécu extérieur est constamment 

intériorisé à travers la transcription des visions oniriques selon trois modèles poétiques : 

Mémorabilia de Swedenborg, L’Âne d’or d’Apulée, La Divine Comédie de Dante. À 

l’inverse, le vécu intérieur se présente à son tour dans le mode réaliste. Un récit 

autobiographique apparaît ainsi sous forme de récit d’un rêve, et sa transcription d’une 

expérience extrême est rapportée parfois par le discours immédiat, mais toujours suivi 

d’une ananlyse ou d’un commentaire du narrateur-auteur. Le voyage au fond du moi 

rapporte le ressouvenir de la vie antérieure relative à la vie présente, et sa mise en récit 

représente en un sens l’acte de création. Tâtonnement et agonie de l’écriture sont 

perceptibles. Le chemin qui mène à la création est comparé à l’initiation isiaque, à la 

descente aux enfers, au cours de laquelle le héros-narrateur est symboliquement soumis 

à des épreuves pour percer le mystère de la création. 

 

L’Orient est intériorisé en souvenirs dans Aurélia. Souvenirs, ou plutôt ressouvenirs 

de l’Orient apparaissent soit comme expériences revécues, soit comme images 

métaphoriques.  

Ils apparaissent implicitement : les voies souterraines menant aux caves de la clinique 

sont semblables à celles des Pyramides (III : 738) ; les pavillons parisiens “ornés 

d’arabesques, et surmontés de découpures et d’aiguilles” rappellent “les kiosques 



 

 268

impériaux bordant le Bosphore” (III : 739) ; la cellule où le narrateur s’est enfermé se 

change en “kiosque oriental” (III : 743) ; et apparaît en prince d’Orient le double du moi 

idéalisé, “ce frère mystique”, “cet époux préféré”, “ce roi de gloire” (III : 725) ; et 

encore, la bague d’argent du narrateur est gravée par “ces trois mots : Allah ! 

Mohamed ! Ali !” (III : 733) Ainsi, l’Orient est intériorisé de manière allusive et 

métaphorique, et il resurgit sporadiquement et spontanément, de même que les 

événements de la vie se retrouvent dans les rêves sous forme de “tableau mouvant” (III : 

754). 

Les objets venus de l’Orient rappellent explicitement et métonymiquement les 

souvenirs du voyage en Orient de Nerval. Dans Aurélia se trouvent deux fameuses 

scènes de représentation des souvenirs, soit disséminés, soit rassemblés. Dans la 

première scène, un petit coffret ayant appartenu à Aurélia, “une sorte de reliquaire qui 

rappelait de longs voyages où sa pensée m’avait suivi ” (III : 726), contient des objets 

chers au narrateur, non seulement la dernière lettre d’Aurélia, mais “une rose cueillie 

dans les jardins de Schoubrah, un morceau de bandelette rapportée d’Égypte, des 

feuilles de laurier cueilles dans la rivière de Beyrouth, deux petits cristaux de chapelet ”. 

(III : 726) Le narrateur frémit de tristesse en “dispersant ce fol assemlage” (III : 726). 

En revanche, dans la chambre de la clinique, située à “l’extrémité d’un corridor habité 

d’un côté par les fous, et de l’autre par les domestiques de la maison” (III : 742), se  

rassamblent les débris de ses diverses fortunes dispersés : ce sont “un ensemble bizarre” 

qui résume son “existence errante”, les restes de ses “années alternatives de fortune et 

de misère”, des souvenirs, dont “un narguilé rapporté de Constantinople”, des 

“vêtements arabes” et “un vaste plan du Caire”. Finalement, après l’étalage d’un “amas 

bizarre” de deux cents livres, le narrateur retrouve ses tiroirs qui conserveraient ses 

lettres intimes ou publiques, “les lettres arabes, des reliques du Caire et de Stamboul” 

(III : 743). D’abord il range et classe tout cela “avec joie” et “avec délices”, puis la 

tristesse recouvre son bonheur au fil de la lecture des lettres chères. Des lettres 



 

 269

manquent, d’autres sont déchirées ou raturées – images de palimpsestes –, elles 

ressuscitent, renaissent, se complètent par la relecture. Ainsi, les souvenirs de l’Orient 

sont cristallisés en images revécues sous forme d’objets rapportés de l’Orient, se 

transforment en ressouvenirs du voyage, et résument la vie errante de l’auteur. 
 

3) Errance  

À l’approche de la fin de sa carrière, les voyages nervaliens convergent vers son 

foyer. Les grands voyages laissent place aux petits voyages que sont les promenades, les 

déambulations, les errances dans Paris et ses environs. Les Nuits d’octobre sont un petit 

voyage de trois jours dans Paris et le Valois, alors que le voyage en Orient a été un 

grand périple d’un an. Promenades et déambulations se multiplient dans la dernière 

période de Nerval, tandis que régresse le voyage au long cours. Le voyageur nervalien 

effectue à pied ses promenades et autres errances. 

Dans les scènes des rêves, divers espaces surgissent dans la confusion et le désordre, 

superposés et condensés. Ils sont relatifs au réel, quoiqu’ils apparaissent transformés par 

suite de la disparition de repères topographiques, de sorte qu’ils n’ont pas leurs référents 

exacts. En outre, le mode de déplacement est particulier, comme dans la Divine 

Comédie de Dante : il n’y a pas de gravité pour le mouvement affranchi “des conditions 

du temps et de l’espace” (III : 749). Le narrateur-héros est emporté au centre du globe 

“sans souffrance par un courant de métal fondu, et mille fleuves pareils” (III : 703). Le 

voyage dans le rêve est un voyage fabuleux, comme dans les contes folkloriques629. 

 

Dans les chapitres IV et V de la « Seconde partie » apparaissent deux scènes 

d’errance au centre de Paris. La première aboutit à l’entrée de la maison Dubois, et la 

                                                 
629 Rappelons la descente au centre de la terre d’Adoniram dans le Voyage en Orient et le conte 

inséré « Légende du beau Pécopin et de la belle Bauldour » dans Le Rhin d’Hugo. 



 

 270

deuxiême à l’hospice de la Charité, puis à la maison de santé (la clinique Blanche de 

Passy). 

Dans le chapitre IV, la suite des événements correspond à une série de mouvements, 

et représente indirectement l’instabilité d’écriture et de psychique. Voici la séquence de 

la première errance parisienne : visite à son père qui a de l’humeur ; refus de l’invitation 

d’un ami à dîner ; visite manquée, pour cause de fermeture, du cimetière de 

Montmartre – mauvais présage ; témoin d’une dispute à la barrière de Clichy – ici 

commence l’errance ; rencontre de l’abbé Dubois, rue de la Victoire ; entrée dans Notre-

Dame-de-Lorette ; Champs-Elysées ; place de la Concorde – tentative de suicide et 

présentiment de la fin du monde630 ; rue Saint-Honoré ; place du Palais-Royal – un 

spectacle étrange631 ; les Halles ; retour chez lui ; réveil en entendant un chœur 

d’enfants ; se lève et va aux galeries du Palsi-Royal ; se rend chez le poète allemand ; se 

fait conduire à la maison Dubois. C’est un reportage instantané qui transcrit une errance 

en état de délire. 

Il s’agit de d’incessants déplacements forcenés et frénétiques en une seule journée : le 

narrateur nervalein ne peut rester en place, il bouge comme s’il ne savait pas s’arrêter. 

En revanche, la narration instantanée est suivie d’une réflexion où alternent le point de 

vue du narrateur-témoin et celui du narrateur-héros. 

Dans le chapitre V, le trajet du narrateur dessine un zigzag imprévisible et déroutant, 

c’est un vagabondage sans destination ni but, marqué par nombre d’occurrences de 

verbes relatifs au mouvement : aller, revenir, entrer, parcourir, se diriger, monter, 

descendre, sortir... L’errance est aussi scandée par des mots indiquant la succession et, 

                                                 
630 “Je crus que les temps étaient accomplis, et que nous touchions à la fin du monde annoncée dans 

l’Apocalypse de saint Jean. Je croyais voir un soleil noir dans le ciel désert et un globe rouge de sang 

au-dessus des Tuileries.” (III : 734) 
631 “À travers des nuages rapidement chassés par le vent, je vus plusieurs lunes qui passaient avec 

une grande rapidité. Je pensai que la terre était sortie de son orbite et qu’elle errait dans le firmament 

comme un vaissaeau démâté, se rapporchant ou s’éloignant des étoiles qui grandissaient ou diminuaient 

tour à tour.” (III : 734) 



 

 271

ensuite, et le lieu là et de là. Le narrateur-héros va sans arrêt d’un lieu à l’autre au point 

de s’exténuer. Dans Aurélia, les références spatiales sont relativment précises, comme 

dans l’errance parisienne, mais les repères temporels sont généralement incertains ou 

imprécis : “au bout d’un mois”, “peu de jours après”, “un jour”, “une nuit”, “à une 

certaine heure”, “dans d’autres moments”, etc. L’errance parisienne est un mouvement 

déchaîné et vertigineux. 

De même, dans le rêve, les pérégrinations se poursuivent jusqu’à l’épuisement 

comme au chapitre II de la « Seconde partie » :  

 

Je me trouvais dans un lieu désert, une âpre montée semée de roches, au milieu des forêts. Une 

maison, qu’il me semblait reconnaître, dominait ce pays désolé. J’allais et je revenais par des 

détours inextricables. Fatigué de marcher entre les pierres et les ronces, je cherchais parfois une 

route plus douce par les sentes du bois. (III : 727-728) 

 

En revanche, le mouvement est très limité dans la chambre de la maison de santé, mais 

dans le rêve il se dépalce merveilleusement, et libéré de toutes contraintes, atteint en un 

instant au centre de la terre.  
 

4) Dédoublement  

Comme le titre est double, Aurélia ou Le rêve et la vie, tout est double dans cette 

œuvre, et paraît indécis et équivoque, entre iréel et réel. Il faut noter que dans le sous-

titre, le rêve précède la vie. Le narrateur se trouve dans une position intermédiaire et 

incertaine entre folie et raison, mort et vie, nuit et jour. Il parle du dédoublement du moi 

dans le chapitre III de la Première partie :  

 

Ici a commencé pour moi ce que j’appellerai l’épanchement du songe dans la vie réelle. À dater de 

ce moment, tout prenait parfois un aspect double, — et cela, sans que le raisonnement manquât 

jamais de logique, sans que la mémoire perdît les plus légers détails de ce qui m’arrivait. 

Seulement mes actions, insencées en apparence, étaient soumises à ce que l’on appelle illusion, 

selon la raison humaine… (III : 699)  



 

 272

 

À mesure que les repères spatio-temporels disparaissent dans le récit, le personnage et 

l’espace, équivoques, sont désignés d’une manière de plus en plus allusives, de sorte 

que l’emploi d’articles indéfinis, de verbes pronominaux et de la formes passive se 

multiplie. En dépit de l’escamotage d’éléménts biographiques et géographiques, les 

références à divers modèles se multiplient infiniment, surtout dans « Mémorables » : 

modèles littéraires, philosophiques, mythologiques, religieux, cabalistiques...  

L’effacement du prénom d’Aurélia fait valoir le caractère mythique et mystique du 

référent, – Aurélia ; A*** ; *** –, à travers une progressive décomposition. La 

multiplication d’un même dans ses pareils est un résultat de dédoublement. Aurélia, 

insaisissable sous ses multiples mutations, se présente comme un être d’ombre telle 

Pandora. Pareille à la déesse Isis, son apparition est fantastique, de même que sa 

disparition mystérieuse est comme un évanouissement “dans sa propre grandeur” (III : 

710). 

Le narrateur transcrit la “série de visions insensées” (III : 700) qu’il a eues,  puis les 

analyse et les juge d’un manière raisonnable et logique. Ici, deux discours se 

démarquent l’un de l’autre : celui du témoin-héros et celui de l’auteur-critique, mais ils 

se mêlent tout en se distinguant. Le dédoublement du sujet se réalise par une narration à 

double point de vue, comme acteur et spectateur. Le narrateur est tour à tour auteur, 

témoin et critique : 

 

Je vais essayer, à leur exemple, de transcrire les impressions d’une longue maladie qui s’est passé 

tout entière dans les mystères de mon esprit ; — et je ne sais pourquoi je me sers de ce terme 

maladie, car jamais, quant à ce qui est de moi-même, je ne me senti mieux portant. Parfois, je 

croyais ma force et mon activité doublées ; il me semblait tout savoir, tout comprendre ; 

l’imagination m’apportait des délices infinies. En recouvrant ce que les hommes appellent la 

raison, faudra-t-il regretter de les avoir perdues ?... (III : 695) 

 

Le narrateur d’Aurélia ne perd pas le lien entre le rêve et la réalité, bien qu’il semble 

décrire instantanément l’irruption d’images de son délire. L’analyse et le commentaire 



 

 273

suivent immédiatement la transcription d’impressions ou de visions, ce qui implique 

une prise de distance – se regarder soi-même avec le même regard qu’on porte sur 

l’autui –, et un tiret sert de repérage du seuil entre les deux discours. 

Le narrateur-héros d’Aurélia erre à la recherche de son identité dédoublée en 

recomposant ses souvenirs du passé et en transposant les impressions de ses rêves dans 

l’écriture. Dans « À Alexandre Dumas », Nerval exprime ses idées à propos des liens 

unissant l’écrivain et son personnage632, et cite le cas de l’acteur Brisacier, auquel il 

arrive, du fait du dédoublement, de confondre son identité personelle et son rôle au 

théâtre. Le dédoublement de Brisacier se produit à travers une transmigration de 

l’âme633. Dans le chapitre IV de la Première partie, le héros a l’impression que l’âme 

d’un oncle mort depuis longtemps est incarné dans l’oiseau qui lui parle. Et dans le 

chapitre IV de la « Seconde partie », une chanteuse dans un petit village des environs de 

Paris rappelle au narrateur Aurélia par sa voix et ses traits, au point qu’il se demande si 

l’esprit de celle-ci n’est pas en celle-là. 

La chambre du narrateur à la clinique se trouve à la frontière entre deux mondes634, 

un monde des normaux et un monde des fous. Cette position intermédiaire permet, 

d’une manière symbolique, au héros de communiquer les deux côtés, juger les deux 

mondes, et de pénétrer dans l’un et dans l’autre. Cependant, il ne peut appartenir 

entièrement ni à l’un ni à l’autre, d’où vient le dédoublement du moi. 

                                                 
632 “Il est, vous le savez, certains conteurs qui ne peuvent inventer sans s’identifier aux personnages 

de leur imagination.” (III : 450) 
633 “Oui, depuis cette soirée, ma folie est de me croire un Romain, un empereur ; mon rôle s’est 

identifié à moi-même, et la tunique de Néron s’est collée à mes membres qu’elle brûle, comme celle du 

centaure dévorait Hercule expirant.” (III : 456) 
634 “Ma chambre est à l’extrémité d’un corridor habité d’un côté par les fous, et de l’autre par les 

domestiques de la maison. Elle a seule le privilége d’une fenêtre, percée du côté de la cour, plantée 

d’arbres, qui sert de promenoir pendant la journée.” (III : 742) 



 

 274

L’ultime voyage nervalien se termine au voyage intérieur, celui au fond du moi 

dédoublé, divisé entre acteur et spectateur, à travers sa transcription et son analyse des 

visions du rêve pour trouver un vrai moi profond. 
 

 

 



 

 275

Troisième Partie : Poétique du voyage nervalien 

 

Cette partie est consacrée à l’analyse des caractéristiques narratives du voyage 

nervalien. D’abord, nous aborderons les formes du texte de Nerval, en centrant notre 

intérêt sur le mélange des formes entre lettre, journal et récit. Ensuite, nous analyserons 

le Voyage en Orient du point de vue de l’intertextualité, et Les Faux Saulniers à travers 

la macrotextualité. Enfin, nous mettrons en relief la modernité du voyage nervalien en 

considérant la fantaisie, la prose poétique, le dialogue, l’humour, l’ironie et le réalisme. 



 

 276

Chapitre 1. Formes du voyage nervalien 
 

1. Récits de voyage par lettres  

Le Voyage en Orient se rapproche, d’une certaine façon, du « roman par lettres », né 

à la fin du XVIIe siècle, atteint son point culminat au XVIIIe siècle et disparu au début 

du XIXe siècle. Dans cette œuvre, la forme épistolaire se mêle au journal et au récit en 

chapitres, si bien qu’elle s’y trouve extrêmement atténuée. Cela étant, le Voyage en 

Orient est dans l’ensemble un échange unilatéral à une voix : un unique épistolier écrit 

« à un ami » anonyme et silencieux, resté à Paris. Il n’empêche que, dans cette forme 

épistolaire, il y a un échange réel : “[…] une seule personne écrit, mais elle ne 

monologue pas dans la solitude forcée de la Religieuse ; le destinataire est atteint, les 

contacts sont établis, invisibles pour le lecteur, mais cependant perceptibles ; les 

réponses ne sont pas reproduites, mais il y a des réponses. On assiste donc bien à un 

échange, mais à un échange dont un seul partenaire se manifeste, à un duo dont on 

n’entend qu’une voix”635. Cependant, le Voyage en Orient ne ressemble pas à une 

correspondance authentique, car il n’y a ni le nom de l’expéditeur ni les réponses du 

destinataire. La plus grande part du texte se présente comme un journal de voyage, 

l’autre part renferme des récits fictionnels réalisés en contes. C’est donc un journal 

déguisé en correspondance ou en récit, si on met de côté quelques morceaux écrits 

explicitement sous forme de lettres. 

La forme épistolaire n’apparaît pas tout au long du texte. Elle est beaucoup plus 

présente dans la première partie que dans les autres. Les lettres écrites par narrateur 

autodiégétique donnent au récit une apparence de sincérité et de spontanéité. Cependant, 

elles renferment la plupart du temps un journal de voyage et se substituent parfois au 

récit. Dans cette perspective, le Voyage en Orient s’apparente au roman par lettres. 

                                                 
635 Jean Rousset, « Une forme littéraire : le roman par lettres », Forme et signification, p. 78.  



 

 277

Dans cette oeuvre, le destinataire ne porte aucun nom propre, pas plus que le « je »-

expéditeur ; il est tout à fait anonyme et ne s’anime qu’à l’appel de celui-ci. C’est un 

personnage muet et fantômatique. Cependant, “cette présence constante du destinataire 

à l’horizon change le monologue en dialogue, la confession en action, et modifie 

profondément la conscience que l’on prend de soi-même aussi bien que la manière dont 

on se communique”636.  

La forme épistolaire est affichée, implicitement dans un état réduit et déformé, par la 

division des chapitres – chacun représentant une lettre –, et, plus manifestement, par 

l’indication du lieu d’expédition. Par exemple, la dernière section de la troisième partie, 

« Épilogue », consiste en trois lettres, et chacune comporte l’indication du lieu 

d’expédition : « I. Constantinople », « II. Galata », « III. Péra ». De même, le lieu 

d’expédition est indiquée à la toute fin du texte : Malte. 

Dans la plupart des chapitres, bien que la forme épistolaire soit à peine discernable, le 

narrateur s’adresse de temps à autre à « vous », alors que ce pronom ne renvoie à 

personne d’identifiable. Cet indice évoque la forme épistolaire, quand disparaît toute 

formule de la lettre : 

 

[...] le “je” du Voyage en Orient suppose bien souvent un “tu” — ou un “vous” qui apparaît à 

plusieurs reprises sans grande justification et donne au récit, alors même que la forme épistolaire 

est abandonnée, l’air d’une lettre, comme si cette forme s’imposait malgré lui à l’écrivain qui 

songeait à faire du Voyage en Orient “un ouvrage général, comme les lettres de Lady 

Montague”.637 

 

Au début du texte, le narrateur, comme expéditeur, invite son destinataire à être son 

compagnon de voyage imaginaire638 : 

                                                 
636 Ibid., p. 72. 
637 Jacques Bony, Le Récit nervalien., p. 206. 
638 Nerval introduit un compagnon de voyage Sylvain dans Les Faux Saulniers, un ami parisien dans 

Les Nuits d’octobre.  



 

 278

 

J’ignore si tu prendras grand intérêt aux pérégrinations d’un touriste parti de Paris en plein 

novembre. (II : 173)  

 

Ce discours inaugural, invitation au voyage, place l’ouvrage, de manière emblématique, 

dans le cadre de la forme épistolaire. De même, à la clôture du texte, l’expéditeur 

s’adresse une dernière fois au destinataire de ses lettres : 

 

Que te dirai-je encore, mon ami? Quel intérêt auras-tu trouvé dans ces lettres heurtées, diffuses, 

mêlées à des fragments de journal de voyage et à des légendes recueillies au hasard? (II : 790-791) 

 

Les deux discours se correspondent l’un à l’autre comme deux composantes de la lettre, 

l’une représentant l’épître liminaire, l’autre, les salutations. Le monologue du narrateur-

expéditeur se convertit donc en dialogue, grâce à la présence d’un destinataire 

silencieux. Dans l’ensemble, la forme épistolaire se combine à celle du journal et du 

récit. La lettre et le journal servent à renforcer l’effet de réel dans le voyage fondé sur le 

vu et l’entendu, tandis que le récit, réalisé sous forme de contes, représente le voyage 

imaginaire, nourri par des emprunts à des ouvrages orientalistes. 
 

1) Lettre, journal et récit dans Voyage en Orient 

Dans « Les Amours de Vienne », la forme épistolaire se présente dès le premier 

journal du 21 novembre, où le narrateur ne cesse d’inviter le destinataire à son discours : 

 

[...] — et je te l’envoie ci-jointe pour te montrer qu’il n’est pas moins difficile de déchiffrer son 

écriture que sa parole. [...] Aussi tu verras que j’ai marqué sur la marge un itinéraire pour 

reconnaître plus sûrement. (II : 203) 

 

Dans la dernière lettre (ch. X), l’expéditeur dit sa façon d’écrire ses aventures 

amoureuses, puis il fait confidence à son ami : il s’agit d’une confession. Ici, la 



 

 279

confidence atteint le niveau le plus élevé, du fait qu’une lettre intime est propice à 

mettre en valeur la sincérité d’épistolier. Mais l’excès de sincérité est susceptible 

d’amener le discours du voyageur au mensonge : 

 

Mon ami, je t’ai décrit jusqu’à présent fidèlement mes liaisons avec des beautés de bas lieu; 

pauvres amours! [...]. / […] / J’hésite à te continuer ma confession, ô mon ami! comme tu peux 

voir que j’ai longtemps hésité à t’envoyer cette lettre. (II : 227) 

 

Le narrateur expose sa manière d’écrire dans l’épître liminaire : ses lettres seront un 

journal tenu au jour le jour. Ainsi, il passe un contrat de sincérité avec le lecteur en 

faisant référence au fameux modèle du capitaine Cook : 

 

[...], je prends le parti de te mander au hasard tout ce qui m’arrive, intéressant ou non, jour par 

jour, si je le puis, à la manière du capitaine Cook, qui écrit avoir vu un jour un goéland ou un 

pingouin, tel autre jour n’avoir vu qu’un tronc d’arbre flottant; ici la mer était claire, là bourbeuse. 

Mais à travers ces signes vains, ces flots changeants, il rêvait des îles inconnues et parfumées, et 

finissait par aboutir un soir dans ces retraites du pur amour et de l’éternelle beauté. (II: 201) 

 

Le narrateur dialogue avec son destinataire à travers une correspondance 

confidentielle, camouflée en journal intime. Le destinataire est très présent tout au long 

des « Amours de Vienne », et bien qu’on n’entende pas sa voix, il est un confident de 

l’expéditeur, un personnage intradiégétique à part entière. Plus qu’« une simple boîte 

aux lettres », il influence le narrateur en lui permettant d’exprimer ses sentiments 

intimes. Dans la dernière lettre, datée du 1er février, l’épistolier demande à son ami qu’il 

ne révèle pas le secret de ses confidences, à propos des beautés de bas lieu et des 

caprices des Viennoises avec lesquelles il a entretenu des relations libertines. 

Cependant, la correspondance intime devient discrètement publique, les confidences 

étant d’abord dévoilées dans le journal. Ainsi, s’y mêlent l’autocensure et le camouflage 

d’écriture autobiographique : 

 

Ne vas pas révéler, à des Parisiens surtout, le secret de nos confidences, ou bien dis-leur que tout 



 

 280

cela est de pure imagination [...]. [...], que les noms, adresses et autres indications sont 

suffisamment déguisés pour que rien, en cela, ne ressemble à une indiscrétion. (II : 227) 

 

En règle générale, dans le Voyage en Orient la forme épistolaire “n’est plus qu’un 

journal camouflé, la forme ne garde plus que les apparences”639. L’auteur semble 

révéler de manière paradoxale que ses lettres de voyage sont plus ou moins arrangées en 

récit de voyage littéraire. 

Dans la dernière lettre, Nerval ajoute un post-scriptum en guise d’attestation de la 

forme épistolaire, mettant in extremis l’accent sur celle-ci. Le narrateur qualifie son 

séjour de Vienne de rêve, et en même temps annonce la couleur orientale : 

 

P. S. — Ne sois pas trop sévère pour cette correspondance à bâtons rompus... À Vienne, cet hiver, 

j’ai continuellement vécu dans un rêve. Est-ce déjà la douce atmosphère de l’Orient qui agit sur ma 

tête et sur mon cœur ? — Je n’en suis pourtant ici qu’à moitié chemin. (II : 230)  

 

Le destinataire est plus fréquemment interpelé dans la première partie que dans les 

autres. Dans la deuxième partie, il disparaît quasiment ; ses quelques apparitions n’ont 

aucun poids sur le plan sémantique, car cette partie est dominée par le journal et le récit, 

tandis que la forme épistolaire est délaissée. Le destinataire réapparaît subitement après 

avoir disparu au cours de la relation en journal, dans le chapitre intitulé « Inconvénient 

du célibat » de la première section. C’est une trace de la publication antérieure sous 

forme de lettres de voyage en feuilleton : 

 

[...] Soliman-Aga, dont je t’ai parlé déjà, que j’avais rencontré sur le bateau autrichien, le 

Francesco-Primo. (II : 277) (C’est nous qui soulignons.) 

 

À la fin du chapitre « Le Mousky » de la première section, apparaît à plusieurs 

reprises un « vous » qui est le lecteur mis à la place du voyageur : 

                                                 
639Jean Rousset, op. cit., p. 70. 



 

 281

 

Vous croyez que l’aimable résident se fait guide par bonté d’âme. Détrompez-vous; il n’a rien à 

faire, il s’ennuie horriblement, il a besoin de vous pour l’amuser [...] mais il ne vous montrera rien 

que vous n’eussiez trouvé du premier coup [...] il cherche un but de promenade et un moyen de 

vous ennuyer de ses remarques de s’amuser des vôtres. / [...] Les ânes sont fort beaux, [...] trottent 

et galopent à merveille; l’ânier vous sert de cavasse et fait écarter la foule en criant [...]. (II : 283) 

 

Dans la deuxième partie, le « vous » apparaît d’une manière irrégulière et sporadique, 

mais il est anonyme, ne renvoie pas à un interlocuteur précis, si bien que la forme 

épistolaire s’estompe et laisse finalement place au journaul épistolaire. Par ailleurs, le 

journal n’est pas daté, à la différence de celui des « Amours de Vienne », de sorte qu’il 

consiste en une suite de récits. 

 

Une séquence du journal se présente parfois comme un récit itératif rapportant une 

habitude, une pensée ou un sentiment du diariste. Dans une page du journal de Vienne, 

le narrateur décrit ses habitudes :  

 

Voilà ma vie : tous les matins je me lève, j’échange quelques salutations avec des Italiens qui 

demeurent à l’Aigle-Noir, ainsi que moi; j’allume un cigare et je descends la longue rue du 

faubourg de Leopoldstadt. (II : 218) 

 

Un récit itératif se réalise aussi sous forme de digression réflexive, auquel cas le journal 

prend un aspect plus intime, faisant entendre la voix intérieur du narrateur, qui prend 

parfois un ton lyrique : 

  

Que notre vie est quelque chose d’étrange! Chaque matin, dans ce demi-sommeil où la raison 

triomphe peu à peu des folles images du rêve, je sens qu’il est naturel, logique et conforme à mon 

origine parisienne de m’éveiller aux clartés d’un ciel gris, au bruit des roues broyant les pavés, 

dans quelque chambre d’un aspect triste, garnie de meubles anguleux, où l’imagination se heurte 

aux vitres comme un insecte emprisonné, et c’est avec un étonnement toujours plus vif que je me 

trouve à mille lieues de ma patrie, et que j’ouvre mes sens peu à peu aux vagues impressions d’un 

monde qui est la parfaite antithèse du nôtre. (II : 301) 



 

 282

 

Dans le journal des « Amours de Vienne » se trouve de temps à autre une narration à 

plusieurs instances, lorsque plusieurs événements s’enchevêtrent du fait de leur écriture 

plus ou moins différée : 

 

Aussi vais-je bientôt passer à des aventures plus graves... et quant à celle dont je te parlais plus 

haut, je regrette bien de ne pas t’en avoir écrit les détails à mesure; mais il est trop tard. Je suis trop 

en arrière de mon journal, et tous ces petits faits que je t’aurais détaillés complaisamment alors, je 

ne pourrais plus même les ressaisir aujourd’hui. (II : 216) 

 

Ici, divers moments s’entremêlent, et le récit converge au point où la distance 

temporelle entre narration et histoire s’amincit de plus en plus et se réduit à zéro. Le 

présent de narration (ici et maintenant) est fréquent, quand l’histoire rejoint la narration. 

Ce genre d’instance narrative se multiplie dans « Les Amours de Vienne » : d’une part, 

elle sert à désigner la distance temporelle zéro entre narration et histoire (les trois 

premières citations ci-dessous) ; de l’autre, elle pose que “la narration au passé peut en 

quelque sorte se fragmenter pour s’insérer entre divers moments de l’histoire”640 (les 

trois dernières citations) : 

 

Voilà où j’en suis; je t’écris d’un café où j’attends que l’heure sonne [...] (II : 204) / Maintenant, 

mon ami, voilà où j’en suis [...] (II : 205) / Je t’écris d’un café où j’attends l’heure du spectacle; 

mais décidément l’encre est trop mauvaise, et j’ajourne la suite de mes observations. (II : 212) / 

Seulement elle m’a donné rendez-vous à cinq heures pour le lendemain, qui est aujourd’hui. (II : 

204) / Ce 7 décembre. — Je transcris ici cinq lignes sur un autre papier. Il s’est écoulé bien des 

jours depuis que les quatre pages qui précèdent ont été écrites. Tu as reçu des lettres de moi, tu as 

vu le côté riant de ma situation, et près d’un mois me sépare de ces premières impressions de mon 

séjour à Vienne. Pourtant il y a un lien très immédiat entre ce que je vais te dire et ce que je t’ai 

écrit. (II : 209-210) / Ce 13 décembre. — Tant d’événements se sont passés depuis les quatre 

premiers jours qui fournissaient le commencement de cette lettre, que j’ai peine à les rattacher à ce 

qui m’arrive aujourd’hui. (II : 210) 

 

                                                 
640Gérard Genette, Figures III, p. 229. 



 

 283

Dans la deuxième partie, un chapitre s’intitule « Journal de bord », le titre disant la 

nature du texte. Le narrateur y dévoile sa manière d’écrire avec sincérité :  

 

L’humble vérité n’a pas les ressources immenses des combinaisons dramatiques ou romanesques. 

Je recueille un à un des événements qui n’ont de mérite que par leur simplicité même, et je sais 

qu’il serait aisé pourtant, [...] de faire naître des péripéties vraiment dignes d’attention;  [...]. (II : 

435)  

 

Ainsi, le journal se poursuit jusqu’à la première section de la troisième partie, intitulée 

« Un prince du Liban ». Dans le premier chapitre de la deuxième section de la troisième 

partie, intitulé « Le matin et le soir », le « tu », indice du destinataire, réapparaît après 

une longue absence, ainsi que l’appellatif « mon ami ». Le narrateur renoue le dialogue 

avec son destinataire : 

 

Que dirons-nous de la jeunesse, ô mon ami! (II : 503) / Quel remède y trouveras-tu? ( II : 504) / 

Pour te mettre au courant des autres difficultés de ma position, il faut que je te dise ce qui m’est 

arrivé depuis peu. (II : 507) 

 

Le chapitre V de la quatrième section de la troisième partie s’intitule explicitement 

« Correspondance (fragments) ». Il est divisé en onze fragments du journal ou onze 

lettres, et son mouvement narratif est celui d’un récit « sommaire »641, d’un résumé 

analeptique. La deuxième lettre commence ainsi : “Je résume pour toi les changements 

qui se sont accumulés depuis quelques mois dans mes destinées errantes” (II : 589). Le 

journal coupe court pour ne pas tomber dans la répétition du quotidien, et pour accélérer 

le récit. Mais ces fragments sont ceux d’un journal, dans lequel le narrateur multiplie les 

appels directs au destinataire pour renouer le contact interrompu durant trois chapitres :  

 

Te parlerai-je de mes pérégrinations dans la montagne, parmi des lieux qui n’offraient qu’une 

topographie aride, au milieu d’hommes dont la physionomie ne peut être saisie qu’à la longue, et 

                                                 
641 Voir Gérard Genette, Figures III, p. 129-133. 



 

 284

dont l’attitude grave, la vie uniforme, prêtent beaucoup moins au pittoresque que les populations 

bruyantes et contrastées des villes? (II : 589) 

 

Les lettres de la section intitulée « Épilogue », dans la troisième partie, sont dans leur 

forme les plus authentiques, eu égard à l’indication du lieu d’expédition et au style 

épistolaire. Par exemple, la première lettre, intitulé « Constantinople », commence à 

appeler « mon ami ».  

C’est par l’intermédiaire de son destinataire que le voyageur nervalien parvient à 

raconter sa vie intime, à faire ses confidences et à dévoiler ses pensées intérieures.  

Le Voyage en Orient se termine par une lettre envoyée de Malte, où le narrateur 

s’adresse à son ami, en attestant que la forme de son récit est épistolaire, et son écriture, 

sincère :  

Que te dirai-je encore, mon ami? Quel intérêt auras-tu trouvé dans ces lettres heurtées, diffuses, 

mêlées à des fragments de journal de voyage et à des légendes recueillies au hasard? Ce désordre 

même est le garant de ma sincérité ; ce que j’ai écrit, je l’ai vu, je l’ai senti. — Ai-je eu tort de 

rapporter ainsi naïvement mille incidents minutieux, dédaignés d’ordinaire dans les voyages 

pittoresques ou scientifiques ? (II : 790-791) 

Il décrit son récit de voyage comme un recueil de lettres, de fragments d’un journal et 

de légendes, tout en protestant de sa sincérité, de la naïveté de son style et de son 

réalisme642 – “ce que j’ai écrit, je l’ai vue, je l’ai senti” –, choses qui ne se trouvent pas 

dans les voyages pittoresques ou scientifiques. 

Le Voyage en Orient est un récit déguisé en un recueil de lettres, qui constitue à son 

tour une sorte de journal. Aucune des trois formes ne s’impose, elles coexistent et se 

mêlent. Quatre contes, quatre récits d’aventures et nombre de micro-récits anecdotiques 

sont insérés au coeur de journal de voyage donné sous une forme épistolaire. Le 

                                                 
642 “Bien que la matière du Voyage soit empruntée pour une bonne part à des ouvrages d’orientalisme, 

que plusieurs étapes soient totalement imaginaires, et bien qu’il le fasse passer ça et là ouvertement pour 

une fiction, le narrateur éprouve à maintes occasions le besoin d’insister sur le réalisme de son récit”. 

Daniel Sangsue, Le Récit excentrique, p. 359. 



 

 285

mélange de différentes formes constitue l’aspect hétéroclite de ce texte. C’est grâce à 

cette hétérogénéité que Nerval évite la monotonie d’un compte rendu classique rédigé 

en une seule forme, tout en renforçant l’aspect réaliste de son récit de voyage.  
 

2) Forme épistolaire dans Les Faux Saulniers 

Dans Les Faux Saulniers la forme épistolaire est explicite et implicite. Le premier 

feuilleton, intitulé « Au directeur du National », apparaît comme une épître liminaire. 

Le cinquième feuilleton a un sous-chapitre intitulé « Réponse au Corsaire ». Puis une 

autre lettre est intercalée : « Réponse à M. Auguste Bernard, de l’Imprimerie nationale, 

membre de la société des antiquaires de France ». Cette dernière réponse rapporte « un 

mot de l’auteur » à l’attaque de son article publié dans La Presse exposant l’invention 

de l’imprimerie.  

En revanche, dans la Confession d’Angélique, la correspondance amoureuse entre 

Angélique et La Corbinière, bien que non reproduite, sert à exprimer les sentiments 

intimes, la joie et le tourment des héros pendant leur séparation. Ici, la lettre est un 

moyen de communication sans contact direct, elle comble l’absence de l’être aimé. Il est 

indispensable pour les deux amoureux d’avoir un messager privé qui assure la 

transmission des lettres d’amour à l’insu du comte d’Haraucourt, le père autoritaire 

d’Angélique. L’éventuelle découverte de cette correspondance fait courir un danger de 

mort. C’est encore par l’intermédiaire de la lettre qu’Angélique rétablit le contact avec 

sa mère, d’une part, et son cousin célestin Goussencourt, d’autre part. 

Le compte rendu du voyage au Valois a aussi une forme épistolaire, mais déguisée en 

carnet de route. Le lieu et la date de chaque expédition 643 sont indiqués, et le 

destinataire, désigné seulement par « vous », semble être le directeur du National. 

Cependant, c’est dans la « Lettre qu’elle [Angélique] écrit au célestin son cousin, quatre 

                                                 
643 Compiègne. — Du jour de la Toussaint (II : 41) ; Senlis. — Le soir de la Toussaint (II : 44) ; La 

Chapelle-en-Serval, ce 20 novembre (II : 93) ; Ermenonville (II : 100) ; Ver (II : 105). 



 

 286

ans après son retour, de Nivilliers » que la forme épistolaire est la plus complète. Il n’y 

manque aucune composante : lieu, date, expéditeur et destinataire. Un chapitre du 

feuilleton s’intitule « Correspondance »644, et un autre « Post-scriptum »645. Le dix-

huitième feuilleton est composé d’une lettre écrite par l’auteur Gérard de Nerval « À M. 

le Directeur du National », avant d’entamer l’« Histoire de Bucquoy ». Et c’est au cours 

de la narration de celle-ci que Nerval insère, pour la dernière fois, une lettre d’un 

lecteur, qui éclaire une erreur commise par l’auteur à propos de la localité du Fort-

l’Évêque, et sert à garantir sa sincérité réaliste sur le plan géographique. Dans Les Faux 

Saulniers, le destinataire est aussi présent que l’expéditeur, de sorte que les lettres 

inséréés donnent l’impression d’une correpondance authentique entre plusieurs 

personnes. On y entend donc plusieurs voix : le narrateur-voyageur, le narrateur-auteur, 

les personnages métadiégétiques et les narrataires-lecteurs extradiégétiques. C’est à 

travers la forme épistolaire que Les Faux Saulniers créent un espace dialogique où se 

croisent diverses voix.  

La forme épistolaire n’est pas seulement la lettre privée, du type de celles échangées 

entre Angélique et son amant, mais la lettre publique à caractère officiel. Dans une lettre 

publique, le narrateur dénonce l’état précaire de la littérature, plus précisément la 

situation politique et économique faite aux écrivains par l’amendement Riancey. 

L’interpolation des lettres au coeur du récit ne conduit pas seulement à des digressions 

réflexives, mais produit aussi un effet de réel renforçant l’impression d’un récit 

historique. 

                                                 
644 Il s’agit d’une lettre du lecteur du National (II : 86). 
645 Mis à part le treizième feuilleton intitulé post-scriptum, P.-S. compte trois occurrences : II : 55 ; 

II : 66 ; II : 133.  



 

 287

Dans Les Faux Saulniers et le Voyage en Orient, Nerval réemploie une forme 

révolue, mais en s’affranchissant du moule ancien et en la renouvelant646. Compte tenu 

de sa pratique constante tout au long de sa carrière, la lettre est d’évidence la forme de 

prédilection de Nerval. 

 
2. Récit de voyage et feuilleton 

Le mot « feuilleton » désignait initialement, au début du XIXe siècle, un article ou 

une chronique non politique, par exemple littéraire ou dramatique, qui paraissait 

régulièrement dans un quotidien, en bas de page, séparé par une ligne noire de la partie 

supérieure. Il s’appliqua ensuite à un ouvrage publié par fragment et régulièrement dans 

un périodique. Le roman-feuilleton apparaît en 1836647 et est à la mode les années 1840. 

Le récit de voyage est un genre tout à fait approprié à ce mode de publication régulière, 

rapide et successive, pouvant reproduire le rythme même du voyage. Le succès de ce 

genre provient de la coïncidence de l’intérêt de l’éditeur visant le plus grand nombre de 

lecteurs et du goût du grand public pour l’exotisme et une écriture libre au style simple.  

À partir des années 1830, le feuilleton devient un nouveau mode de publication et de 

consommation, avec la croissance spectaculaire des journaux et des revues, surtout à bas 

prix, comme La Presse et Le Siècle, et à la large diffusion grâce au développement du 

chemin de fer et à l’amélioration des techniques d’impression648. Ainsi voit le jour la 

                                                 
646 Jean Rousset prétend que l’extinction du roman par lettres s’accorde avec la publication des 

Mémoires de deux jeunes mariées de Balzac en 1842, et l’appelle “le dernier des véritbales romans par 

lettres” dans l’article cité plus haut. 
647 La Presse, journal quotidien créé par Émile de Girardin le 16 juin 1836, publie le premier 

feuilleton-roman d’Alexandre Dumas La Comtesse de Salisbury, du 15 juillet au 11 septembre 1836, 

suivi de La Vieille Fille de Balzac, du 23 octobre au 30 novembre 1836. 
648 “Au moment de la révolution de 1830, les journaux parisiens tiraient à moins de 50 000 

exemplaires tous titres confondus.” Christophe Charle, Le Siècle de la presse (1830-1939), p. 12 ; “[...], 

entre 1836 et 1845, la bonne vingtaine de quotidiens parisiens a doublé son tirage global de 73 000 à 148 

000 exemplaires”. Ibid., 45. 



 

 288

littérature de masse ou la littérature populaire649, ou encore la « littérature industrielle » 

selon Sainte-Beuve. Nombre d’écrivains et journalistes, issus pour la plupart de la petite 

bourgeoisie et des classes populaires, d’origine provinciale, tentent leur chance dans ce 

nouveau domaine littéraire, aspirant au succès, à l’argent et au pouvoir. Production régie 

par une exigence de rentabilité du marché, le feuilleton se fait progressivement 

instrument de la réussite. Un modèle d’entrepreneur des lettres est Balzac, qui reprend 

une imprimerie ; un autre, Dickens, qui fonde un journal.  

Les ingrédients narratifs du feuilleton sont les péripéties et le suspense, le mystère et 

la reconnaissance. À ces dispositifs propres à tenir en haleine le lecteur s’ajoute 

l’imagination débridée du feuilletoniste650 , laquelle parvient parfois à provoquer 

l’autorité politique, voire à être la cible de la censure. 

Le roman-feuilleton, la forme la plus achevée du feuilleton, se développe à une 

vitesse remarquable avec La Presse d’Émile de Girardin et Le Siècle d’Armand Dutacq 

en 1836. La Presse publie des romans-feuilletons en vue d’accroître ses ventes et 

d’éviter la censure, renforcée avec le retour au régime autoritaire en 1835. Sous la 

monarchie de Juillet, Les Mystères de Paris d’Eugène Sue, publiés en 1842-1843 dans 

le Journal des Débats, ont connu le plus grand succès de ce genre. 

 Les Faux Saulniers comme Les Nuits d’octobre et les Promenades et Souvenirs ont 

d’abord été des feuilletons. Une des caractéristiques les plus saillantes des récits publiés 

de cette manière, se trouve dans la multiplication des anecdotes. 

                                                 
649 Le roman-feuilleton est considéré de manière générale comme mauvise littérature, à la suite d’une 

écriture rapide au rythme des parutions de la presse à grand tirage, et des histoires racontées sur et pour 

les femmes, la concierge, l’épicier, les domestiques, etc. 
650 Nerval qualifie lui-même de fantaisiste dans Les Faux Saulniers : “Mais l’écrivain fantaisiste, 

exposé à perpétrer un roman-feuilleton, fait tout déranger, et dérange tout le monde pour une idée 

biscornue qui lui passe la tête.” (II : 10) 



 

 289

Journaliste, plus précisément chroniqueur dramatique, Nerval collabore longtemps à 

des journaux et à des revues. Son activité journalistique est pour lui un moyen important 

de subsistance après l’échec du Monde dramatique en 1836. 

Le feuilletoniste est d’une certaine façon similaire au conteur du café oriental, qui 

arrête sa narration au point le plus intéressant et reporte tout le temps la suite au 

lendemain651, prolongeant le plus possible ses récits. Mais l’auteur des Faux Saulniers 

s’inscrit en faux contre l’assimilation de son procédé à celui des conteurs-rhapsodes de 

profession, non pas des poètes, qui “arrangent et développent un sujet déjà traité de 

diverses manières, ou fondé sur d’anciennes légendes” (II : 671). On peut toutefois 

constater qu’il s’interrompt parfois son récit à un moment critique. Par exemple, il 

arrête un épisode au point où La Corbinière est menacé de mort par le comte 

d’Haraucourt ; après la suspension de cette scène, il insère une digression intitulée  

« Interruption », où il expose sa façon d’écrire son feuilleton :  

 

Je ne voudrais pas imiter ici le procédé des narrateurs de Constantinople ou des conteurs du Caire, 

qui, par un artifice vieux comme le monde, suspendant une narration à l’endroit le plus intéressant, 

afin que la foule revienne le lendemain au même café. (III : 484) 

 

Les Faux Saulniers ont d’abord été publiés en feuilleton dans un jounal, et plus tard 

redistribués par parties en des oeuvres postérieures652. En outre, ce texte est constitué, 

en majeure partie, d’emprunts de divers intertextes à caractère documentaire, dont 

l’« Affaire Le Pileur » dans les rapports de police en 1709, la Confession d’Angélique et 

l’« Histoire de Bucquoy ». En fait, Nerval a consulté un grand nombre de textes dont il 

a fait les matériaux fondamentaux de son feuilleton. Cependant, contrairement à ce qu’il 

dit, il ne les cite pas toujours tels quels, en respectant les textes originaux, mais les 

                                                 
651 Le deuxième feuilleton se termine en plein déclenchement de l’action dans l’« Affaire Le Pileur » : 

“— Le Pileur mit l’épée à la main, Basse-Maison en fit autant...” (II : 15) Il s’agit bien sûr d’une coupure 

habile. 
652 Voir « Macrotextualité nervalienne » de notre thèse. 



 

 290

modifie, les déforme, les adapte et les remanie pour façonner son feuilleton. Il réécrit et 

bricole. À partir d’un texte matrice, il produit plusieurs textes, et invente de nouvelles 

formes. De ce point de vue, Les Faux Saulniers est un cas révélateur. Nous en parlerons 

en détail dans le troisième chapitre de cette partie. 



 

 291

 

Chapitre 2. Structure en abyme 
 

1. Voyage en Orient : voyage à double structure 

Le récit du Voyage en Orient a une double structure : une structure de surface et une 

structure profonde. Disons plutôt le système binaire, le monde nervalien étant bipolaire, 

divisé en deux mondes opposés, entre jour et nuit, réel et imaginaire, intérieur et 

extérieur, capitale et province, raison et folie, etc. Nerval utilise cette dualité narrative 

pour faire entendre ce qu’il veut dire au fond. De ce point de vue, le voyage et sa 

relation sont un prétexte pour exposer indirectement le moi sans se confesser. De même, 

Nerval semble raconter sa vie indirectement à travers les biographies de six personnages 

excentriques dans Les Illuminés. Dans Les Faux Saulniers, les biographies d’Angélique 

et de l’abbé de Bucquoy, qui sont des récits d’aventures, entretiennent un rapport 

spéculaire avec le récit de voyage du narrateur. Les portraits des héros mythico-

légendaires du Voyage en Orient permettent de reconstituer, d’une manière indirecte et 

fragmentaire, un autoportrait de Nerval : Francesco Colonna, peintre-poète ; Hakem, 

personnage délirant et fondateur d’une religion ; Adoniram, artiste-créateur. Ces héros 

sont en quelque sorte des avatars de l’auteur. Leurs portraits peuvent être lus comme des 

pièces d’un portrait de Nerval en mosaïque. Ainsi, le Voyage en Orient est une 

autobiographie déguisée sous forme de récit de voyage, avant que Nerval s’engage dans 

une écriture autobiographique sans masque à partir des Faux Saulniers. 

 

À première vue le Voyage en Orient semble rapporter fidèlement l’itinéraire parcouru 

par le voyageur nervalien, qui paraît identique à l’auteur Gérard de Nerval. Bien que le 

récit soit un compte rendu du voyage réel de l’auteur, il comporte des éléments 

fictionnels, si bien qu’il est difficile de le qualifier simplement de factuel. Mi-factuel et 

mi-fictionnel, le Voyage en Orient mérite d’être considéré comme un récit de voyage 



 

 292

littéraire, du fait de l’arrangement et de l’agencement des fragments antérieurement 

pubiés. 

Les trois étapes principales en sont Le Caire, Beyrouth et Constantinople, mis à part 

celle de Vienne en ouverture du voyage. Le texte est divisé en quatre parties : 

« Introduction » (de Paris à Vienne, puis de Vienne à Alexandrie, via Trieste et Syra), 

« Les Femmes du Caire » (l’Égypte), « Druses et Maronites » (le Liban), « Les Nuits du 

Ramazan » (Constantinople). Chaque partie se subdivise à son tour en sections, voire en 

chapitres. Chacune comporte un conte légendaire, un récit au second degré qui prend 

une place croissante de la première à la quatrième partie, et semble combler des lacunes. 

Ainsi, le vu est remplacé par le lu et l’entendu, le compte rendu par le récit imaginaire. 

En dehors des qautres contes, Nerval intercale des micro-récits anecdotiques au sein de 

récit de voyage. Le développement du récit est donc scandé par des digressions. Ainsi 

alternent interruptions et reprises. Cependant, les micro-récits enchâssés ne relèvent pas 

du vécu du voyageur nervalien, mais de l’expérience d’autrui. Récits au second degré, 

ils sont, dans la plupart des cas, faits par un personnage du récit primaire rencontré par 

le voyageur nervalien, en contrepartie, le narrateur primaire devient auditeur des récits 

seconds. Par ailleurs, ces récits enchâssés n’ont pas de lien direct avec le récit primaire 

sur le plan spatio-temporel, parce que leurs histoires sont en principe fondées sur le lu et 

l’entendu, non sur le vu. Nous les répartissons en trois catégories, dans l’ordre 

d’importance quantitative et sémantique : contes légendaires, récit d’aventures et récits 

anecdotiques. 

Les quatre contes occupent naturellement le premier rang eu égard à leur importance 

quantitative et sémantique : « Le Songe de Polyphile », « Les Pyramides », « Histoire 

du calife Hakem », « Histoire de la reine du Matin et de Soliman prince des génies ». Si 

le premier conte est narré par le narrateur primaire, trois suivants sont faits par un 

personnage intradiégétique, ce sont donc des récits métadiégétiques, desquels le 

narrateur primaire est auditeur, et dont les narrateurs seconds sont des personnages du  



 

 293

récit primaire. Par ailleurs, les évenements de quatre récits légendaires, qui racontent 

une qûete d’amour dans un monde mythico-religieux, n’ont pas de relations avec les 

événements survenus au voyageur nervalien au niveau spatio-temporel. 

Le Voyage en Orient est donc constitué de deux types de récits de niveaux différents : 

le récit primaire et les récits « enchâssés » métadiégétiques. Ces derniers sont pour la 

plupart des récits au second degré, faits par l’un des personnages rencontrés par le 

voyageur au cours du trajet. Fidèle au procédé réaliste, le récit primaire rapporte ce que 

le narrateur voit et entend pendant son voyage653. À la différence du récit primaire, qui 

est à la première personne, les récits seconds sont pour la plupart à la troisième 

personne, de sorte que l’information fournie par le voyageur dépasse largement 

l’expérience personelle. Nerval évite de transgresser la règle du récit réaliste par 

l’insertion de récits enchâssés. En conséquence, le vu, l’entendu et le lu se greffent sans 

contrainte l’un sur l’autre. La part du lu, surtout sous forme de récit fictionnel, s’accroît 

à mesure que le voyage avance. 

S’ils sont de différents niveaux narratifs, le récit primaire et les récits insérés ont un 

point commun sur le plan thématique : la « quête de la femme idéale ». C’est la raison 

pour laquelle le thème de mariage est récurrent. Le projet de mariage dans le réel 

n’aboutit qu’à une suite d’essais manqués, de même qu’il échoue dans l’imaginaire. Le 

voyageur nervalien tente de trouver la femme idéale pendant le voyage : à Vienne, il 

réussit à entretenir des relations libertines avec trois femmes, mais il n’arrive pas à se 

marier et remet son projet à la prochaine étape. Il souhaite que son rêve se réalise au 

Caire, mais la situation ne lui est pas toujours favorable. Loin d’accomplir son projet de 

                                                 
653 Nerval respecte le point de vue du narrateur-voyageur, ce qui amène parfois l’économie narrative 

pour échapper au cliché : “À partir de ce moment, les détails m’ont été données par l’esclave présente à 

la cérémonie du sirafeh” (II : 407) ; “Je me vois forcé de ne pas décrire les cérémonies intérieures du 

palais, ayant l’usage de ne parler que de ce que j’ai pu voir par moi-même.” (II : 783) ; “Je ne pus voir ce 

qui se passait à l’intérieur ; mais j’ai entendu dire que la cérémonie principale était le sacrifice d’un 

mouton” (II : 788). 



 

 294

mariage, auquel il renonce après quelques efforts infructueux, il finit par acheter une 

esclave javanaise nommée Jeynab. Contre son attente, car il espérait qu’elle ferait au 

moins le ménage, Jeynab devient un fardeau qu’il doit prendre en charge. Enfin, il 

trouve à Beyrouth la femme idéale, Saléma, fille d’un cheik druse654. Après avoir 

surmonté les obstacles tenant à la différence de religion, il parvient à devenir le fiancé 

de Saléma. Mais, sur le point de l’épouser, il attrape la fièvre syrienne qui l’oblige à 

quitter le pays. Ainsi se termine, sur un dernier échec, sa quête de la femme idéale. Elle 

est remplacée à Constantinople par celle de la création artistique dans le conte, 

« Histoire de la reine du matin ». 

En revanche, dans le monde imaginaire se déploie une quête de l’amour mystique et 

religieux. Avant d’arriver au pays d’Isis, le voyageur passe par l’île de Cythère, origine 

de Vénus. Dans le conte « Le Songe de Polyphile », les deux héros, Polyphile et Polia, 

réussissent à réaliser dans le rêve leur union sublime à travers les mystères de Vénus en 

se déplaçant à l’île de Cythère. La légende des pyramides évoque l’insuccès d’Orphée à 

l’initiation au culte d’Isis, aboutissant à la perte d’Eurydice. L’histoire de Hakem 

débouche sur la création d’une nouvelle religion, malgré l’échec du mariage mystique 

entre Hakem et sa soeur Sétalmulc. Le mariage d’Adoniram et Balkis se termine par 

l’assassinat d’Adoniram, mais ils auront leurs descendants maçonniques, fils de la 

veuve. La quête de ces héros imaginaires passe par l’initiation à des mystères à travers 

des cérémonies, des épreuves, la descente au monde souterrain. Ces héros parachèvent 

leur rêve dans l’autre monde, en dépit de l’inaccomplissement de leur mariage dans le 

monde réel. Le voyageur nervalien et les héros légendaires ne mènent pas à bien leur 

projet de mariage, mais, à travers l’initiation, ils surmontent leur échec en un acte de 

création : le livre du Songe de Polyphile par Polyphile, les mystères orphiques d’Éleusis 

par Orphée, la religion des Druses par Hakem, les corporations maçonniques par 

                                                 
654 “La femme idéale que chacun poursuit dans ses songes s’était réalisée pour moi ; tout le reste était 

oublié.” (II : 515) 



 

 295

Adoniram, patron d’architecte-artiste. Bref, la quête a lieu en deux ordres : celle de la 

femme idéale dans le monde réel, et celle d’une oeuvre ou d’une religion dans le monde 

d’au-delà. 
 

2. Récits dans le récit  

Dans les quatre contes, les héros s’efforcent de se marier malgré les obstacles du 

destin, mais ne parviennent pas à l’union idéale qu’ils visent : « le mariage mystique et 

religieux ». Polyphile et Polia, à cause de la distance de leurs conditions sociales ; 

Orphée et Eurydice, pour cause d’échec aux épreuves des mystères isiaques ; Hakem et 

sa soeur Sétalmulc, du fait de l’intervention de Yousouf, double de Hakem, et des 

menaces de Sétalmulc et Agrévan ; Adoniram et Balkis, qui atteignent à l’union 

sublime, mais le mariage est brisé par l’assassinat d’Adoniram. Dans ce dernier conte, le 

centre d’intérêt est déplacé de la femme idéale à la création artistique. 

Bien que le récit primaire n’ait aucune continuité spatio-temporelle directe avec les 

contes enchâssés, il existe tout de même une relation d’analogie sur le plan thématique : 

les quatre récits métadiégétiques partagent le sujet profond du récit primaire. Le 

voyageur nervalien poursuit la femme idéale dans le monde réel, mais il n’aboutit ni à 

Vienne ni au Caire ni au Liban. Cependant, à Constantinople sa quête s’interrompt. Les 

héros des quatre contes poursuivent le même idéal que le voyageur nervalien, mais à un 

autre niveau, c’est-à-dire au niveau mystique et religieux. La quête du narrateur-

voyageur est en quelque sorte frivole et libertine, tandis que celle des héros légendaires 

est en rapport avec les rites d’initiation sublimes et religieux. L’amour terrestre du 

narrateur se poursuit dans le monde imaginaire sous forme de l’amour céleste dans les 

quatre contes. 

Excepté « Le Songe de Polyphile », les contes se distinguent du récit primaire au 

niveau narratif : le narrateur primaire devient auditeur du narrateur second, qui est 

d’abord un personnage intra-diégétique dans le récit primaire. Les quatre contes 



 

 296

résultent d’une réécriture d’hypotextes par l’auteur-arrangeur. Le récit des 

« Pyramides » est fait par un officier prussien rencontré sur la plate-forme d’une 

pyramide, l’« Histoire de Hakem » est rapportée par le cheik druse Eschérazy, père de 

Saléma, et l’« Histoire de la reine du Matin », par le conteur d’un café de Stamboul. 

« Le Songe de Polyphile » est formé de citations d’ouvrages de référence : 

l’ Hypnérotomachie de Francesco Colonna, et Franciscus Columna, la dernière nouvelle 

de Charles Nodier655.  

Les quatre récits reposent sur maints hypotextes. Il s’agit d’une réécriture par 

remaniement, amalgame et compilation de plusieurs ouvrages d’autrui. Les quatre 

contes, dans la lignée du voyage antique, sont des récits d’aventures où les intrigues se 

concentrent sur les épreuves d’initiation. Ainsi, le Voyage en Orient comprend deux 

types de voyages différents : le moderne et l’antique. 

Les projets initiaux des héros n’aboutissent pas dans le monde réel, mais se réalisent 

dans le monde du rêve lorsqu’ils réussisent aux épreuves initiatiques. Toutefois, ceci 

n’est pas suffisant, car leur quête de l’amour idéal ne prend que sens dans l’acte de 

création. Leurs tentatives échouent dans le monde réel, puisque qu’ils poursuivent un 

idéal irréalisable, mais ils finissent, en courant le risque d’un échec fatal et en 

surmontant de rudes épreuves, pour atteindre leur idéal au-delà de la mort. 
 

1) « Le Songe de Polyphile », modèle du récit nervalien 

Nerval consacre sept chapitres656 à l’île de Cérigo (Cythère), bien qu’il ne l’ait pas 

effectivement visitée. Il effectue ce voyage fictif, sous le signe du mythe de Vénus657, 

                                                 
655 Franciscus Columna  a été publié pour la première fois dans le Bulletin de l’Ami des arts en 1843, 

puis chez Techener et Paulin en 1844. 
656 XII. L’Archipel, XIII. La messe de Vénus, XIV. Le songe de Polyphile, XV. San Nicolo, XVI. 

Aplunori, XVII. Palaeocastro, XVII. Les trois Vénus.  
657 Le voyage fictif se déroule sous forme de quête archéologique des traces des temples de Vénus en 

ruine à l’île de Cérigo. Comme Chateaubriand, le voyageur nervalien n’y découvre partout que des ruines 

recouvertes de débris. 



 

 297

au moyen d’emprunts à des relations de voyage d’autrui658. Deux chapitres, « La messe 

de Vénus » et « Le songe de Polyphile », sont consacrés à l’histoire de l’amour sublime 

et religieux de Polyphile et Polia. Ce récit est un modèle d’écriture nervalienne : c’est le 

résultat d’un bricolage vertigineux de plusieurs hypotextes à travers l’imitation de deux 

prédécesseurs, Colonna et Nodier, qui sont eux-mêmes d’excellents pasticheurs. « Le 

Songe de Polyphile » est ainsi une réécriture de réécritures : l’Hypnérotomachie et 

Franciscus Columna. Nerval fait référence explicite à ces deux hypotextes au début de 

chaque chapitre659. Il recommande également au lecteur de lire Franciscus Columna 

pour accéder aux poétiques allégories du Songe de Poliphile. La réécriture nervalienne 

ne conduit pas seulement à l’invention d’un nouveau récit, elle permet encore de 

relancer ses deux intertextes tombés dans l’oubli. 

Comme Le Songe de Poliphile de Colonna, la version nervalienne est construite en 

deux volets : description du lieu et l’action des deux héros. La description de l’île de 

Cérigo suit la mise en scène théâtrale par l’insertion de « La Messe de Vénus » et du 

« Songe de Polyphile ». L’événement précède la présentation du lieu par l’analepse 

narrative660. À titre d’exemple, un bas relief trouvé à Aplunori réfléchit par ses images 

les cérémonies des mystères de Vénus. La représentation de ce bas-relief donne un récit 

spéculaire renvoyant retrospectivement à « La messe de Vénus ».  

                                                 
658 Sur l’emprunt nervalien aux relations de Stephanopoli et de Castellan, voir les notes concernées de 

II : 1454. 
659 « La messe de Vénus » commence par “L’Hypnérotomachie nous donne quelques détails curieux 

sur le culte de la Vénus céleste dans l’île de Cythère, et sans admettre comme une autorité ce livre où 

l’imagination a coloré bien des pages, on peut y rencontrer souvent le résultat d’études ou d’impressions 

fidèles.” (II : 235) « Le Songe de Polyphile » débute ainsi : “Je suis loin de vouloir citer Polyphile 

comme une autorité scientifique ; Polyphile, c’est-à-dire Francesco Colonna, a beaucoup cédé sans doute 

aux idées et aux visions de son temps ; mais cela n’empêche pas qu’il n’ait puisé certaines parties de son 

livre aux bonnes sources grecques et latines, et je pouvais faire de même, mais j’ai mieux aimé le citer”. 

(II : 237) La citation, n’est-elle pas déjà une réécriture ? 
660 Par contre, le cas de Caragueuz est une annonce proleptique. Apparue préalablement dans la 

deuxième partie (II : 269 et 280), ce théâtre d’ombres chinoises se présente finalement dans la quatrième 

partie (II : 642-650). 



 

 298

 

On y distinguait les images de deux amants venant offrir des colombes à la déesse, et s’avançant 

au-delà de l’autel près duquel était déposé le vase des libations. La jeune fille, vêtue d’une longue 

tunique, présentait les oiseaux sacrés, tandis que le jeune homme, appuyé d’une main sur son 

bouclier, semblait de l’autre aider sa compagne à déposer son présent aux pieds de la statue ; 

Vénus était vêtue à peu près comme la jeune fille, et ses cheveux, tressés sur les tempes, 

descendaient en boucle sur le col. (II : 243) 

 

L’ancienne île de Cythère, rebaptisée l’île de Cérigo depuis la domination de Venise, 

n’est qu’une ruine déshéritée et dégradée d’un passé glorieux antique ; elle est alors 

sous une possession de l’Angleterre661 qui l’a prise à la France. Sa terre est morte et ses 

dieux se sont envolés662. Pas un arbre sur la côte, pas un coquillage au bord. Le temple 

de Vénus, détruit, est remplacé par un fort militaire. Le voyageur cherche en vain les 

bergers, les bergères et leurs navires en évoquant le fameux tableau de Watteau, 

L’Embarquement pour Cythère. L’histoire de Polyphile et Polia vient redorer le blason 

de l’île, lui rendre son nom de Cythère, son identité d’île de Vénus à travers une mise en 

scène du monde surnaturel de Faust. Renommée Cérigo, l’île est dégradée et 

démythifiée, elle n’a plus la valeur mythique de Cythère. Nerval tente de la faire reluire 

au moyen d’une réécriture de l’Hypnerotomachia et de Franciscus Columna, textes qui 

sont eux aussi oubliés et ensevelis. En ce sens, sa version du « Songe de Polyphile » est 

un travail de palimpseste, tout comme ses réécritures de la Confession d’Angélique et 

l’« Histoire de Bucquoy », récits oubliées et disparues de l’horizon du lecteur. 

                                                 
661 L’animosité nervalienne contre l’Angleterre et les Anglais s’affiche en divers endroits tout au long 

du Voyage en Orient. À propos de Cérigo, “[...] cette île, dans les premières années de notre siècle, avait 

appartenu à la France. Héritière des possessions de Venise, notre patrie s’est vue dépouillée à son tour 

par l’Angleterre, [...]” (II : 240) Un autre exemple extrême : “En voyage, on fait vite connaissance, et, en 

Égypte surtout, au sommet de la grande pyramide, tout Européen devient, pour un autre, un Frank, c’est-

à-dire un compatriote ; la carte géographique de notre petite Europe perd, de si loin, ses nuances 

tranchées... je fais toujours une exception pour les Anglais, qui séjournent dans une île à part.” (II : 386) 
662 “Ainsi la Vénus céleste et la Vénus populaire, révérées l’une sur les hauteurs et l’autre dans les 

vallées, n’ont point laissé de traces dans la capitale de l’île, […].” (II : 241) 



 

 299

« Le Songe de Polyphile » est fondé sur plusieurs modèles littéraires. Nerval s’inspire 

de trois hypotextes : Hypnérotomachie, Franciscus Columna et Faust. L’analyse de 

l’intertextualité porte principalement sur les deux premiers. 

Le premier hypotexte remonte lui-même à l’Hypnerotomachia Poliphili de Francesco 

Colonna (1433-1527), imprimée en deux volumes, en 1499 à Venise chez Alde 

Manuce663. La première version française, parue en 1546 à Paris, sous le titre Discours 

du Songe de Poliphile, est une adaptation et une glose de Jean Martin664 pour l’éditeur 

Jacques Kerver, imprimé par Loys Cyaneus. Les principaux écarts entre les deux 

éditions, selon Gilles Polizzi, sont “les gravures ajoutées et les interventions du 

traducteur”. Nerval, qui a lu la version française, emprunte à celle-ci pour « La messe de 

Vénus », dans laquelle il décrit les cérémonies des mystères de Vénus. 

L’ Hypnerotomachia raconte le voyage à l’île de Cythère fait en songe par Poliphile et 

Polia. Francesco Colonna disserte minutieusement sur le culte de Vénus selon les idées 

de l’école néoplatonicienne et quelques modèles de l’Antiquité665. Riche en allégories 

                                                 
663 La première édition de l’Hypnerotomachia fut illustrée de cent soixante gravures sur bois et 

réimprimée en 1546. Le premier livre raconte le voyage à l’île de Cythère en songe de Poliphile 

représentant la découverte de ce lieu et l’initiation aux mystères de Vénus, et dominé par la description 

minutieuse de ruines, de temples, de triomphes et de jardins. En revanche, le livre second raconte 

l’acheminement des amours contrariés de Poliphile dans sa réalisation heureuse. Il correspond à l’action 

alors que le livre premier, à la mise en scène théâtrale du lieu. 
664 Selon Gilles Polizzi, éditeur de l’Imprimerie Nationale (1994), Le Songe de Poliphile de l’édition 

française en 1546 est une oeuvre à part, à la fois dépendante et autonome en regard de l’original. Gilles 

Polizzi signale une forte contraction du Livre second par rapport à l’original. Celui-là se constitue 

exclusivement de la narration du récit en sommaire, alternée par Poliphile et Polia. Par contre, malgré 

une certaine réduction, la majeure partie du livre premier de la version française est également attribuée à 

la description extrêmement détaillée et quasi excessive de l’architecture, du jardin et des triomphes, par 

conséquent l’histoire d’amour de Poliphile est secondaire par rapport à la description du monde extérieur 

entourant le héros. Le livre premier est donc dominé par la pause narrative et laisse de côté longuement 

le fil conducteur au profit de la digression descriptive. 
665 On peut citer Apulée, Ovide, Pline, Vitruve. 



 

 300

poétiques médiévales666, l’Hypnerotomachia atteint son apogée dans la scène des 

cérémonies consacrées aux mystères de Vénus667, sur lesquelles se concentre aussi « La 

messe de Vénus ». Pour ce chapitre, Nerval emprunte des extraits des chapitres XVII668 

et XVIII du livre premier669 de Colonna. 

Ce récit a consatamment séduit Nerval670. Avant le voyage en Orient, il a tenté 

d’écrire un drame sur la passion de Francesco Colonna, et en 1853 il a formé un projet 

d’opéra-comique tiré du Songe de Poliphile. Cependant, ces tentatives n’ont pas abouti. 

Le voyage à l’île de Cythère est à la fois livresque et imaginaire. Sans visite réelle, il 

se constitue du pèlerinage des amants Poyphile et Polia, suivi du voyage fictif fait par le 

voyageur nervalein 671. Les détails du culte de Vénus et les cérémonies au temple de 

Vénus Physizoé (Vénus poupulaire ou terrestre) sont tirés d’Hypnérotomachie. Nerval 

pense que Colonna a puisé à des sources grecques et latines, et emprunté des intertextes. 

Ainsi légitime-t-il sa façon d’écrire suivant des modèles littéraires. 

 

« Franciscus Columna de Nodier » 

                                                 
666 L’itinéraire du héros du récit médiéval est marqué emblématiquement par « forêt obscure », 

« rivière ténébreuse », « val périlleux », auquels Colonna ajoute de façon originale les ruines d’une 

pyramide. 
667 Surtout la scène du sacrifice des deux tourterelles et de la purification par le feu au ch. XVIII du 

Livre premier.  
668 Jusque-là, désingée par “la nymphe ma guide”, celle-ci se déclare à Poliphile comme Polia pendant 

la cérémonie au temple. La rétention de cette information contribue à garder l’ambiance énigmatique.  
669 Le Livre premier compte au total XXIV chapitres, le Livre second, XIV chapitres. 
670 Dans Sylvie (XIII. Aurélie), le narrateur écrit un drame pour être joué par Aurélie : “ [...] j’avais 

entrepris de fixer dans une action poétique les amours du peintre Colonna pour la belle Laura, que ses 

parents firent religieuse, et qu’il aima jusqu’à la mort. Quelque chose dans ce sujet se rapportait à mes 

préoccupations constantes” (III : 565). L’intérêt nervalien porte essentiellement sur l’amour contrarié 

comme dans la nouvelle de Nodier. À noter que l’héroïne s’appelle Laura au lieu de Lucrèce. 
671 De même, la relation de l’île de Syra, que Nerval fait une simple escale sans visite, se déroule par 

une mise en scène théâtrale par l’emprunt aux relations des voyages antérieurs. Sur l’emprunt, voir II : 

1458, note 3. “Il me semble que je marche au milieu d’une comdédie. [...] Je marche en pleine couleur 

locale, unique spectateur d’une scène étrange, où le passé renaît sous l’enveloppe du présent”. (II : 250) 



 

 301

Le deuxième modèle est Franciscus Columna, sur lequel Nerval s’appuie pour « Le 

Songe de Polyphile ». C’est la dernière nouvelle de Nodier, parue en octobre 1843 dans 

le Bulletin de l’ami des arts. Elle se focalise sur l’histoire d’amour platonique entre 

Francesco et Polia, laissant de côté l’étude des philosophies et des religions antiques. 

C’est par son intermédiaire, mais dans une autre optique, que Nerval évoque l’oeuvre de 

Colonna. Ce récit est encadré par l’histoire de deux bibliophiles en quête d’une édition 

princeps de l’Hypnerotomachia Poliphili, imprimée et illustrée de gravures sur bois à 

Venise en 1499. Franciscus Columna est un récit dans le récit, ainsi que « Le Songe de 

Polyphile ». 

Deux remarques s’imposent à propos de trois récits intertextuels qui nous intéressent 

ici. En premier lieu, du texte de Colonna à celui de Nerval en passant par celui de 

Nodier et de la version française de Jean Martin, la longeur se réduit 

considérablement672. Les trois récits dérivés de l’Hypnertomachia de Colonna relèvent 

donc d’une réécriture condensée, ce sont des récits sommaires qui se distinguent 

partiellement, sinon totalement, de leur modèle. Il y a entre eux un point commun sur le 

plan thématique : impossible dans le monde réel, l’amour sublime se réalise dans le rêve 

ou après la mort. Ainsi, la coexistence de l’amour et de la mort est la constante 

principale des trois récits. 

 

« Intertextualité entre Nodier et Nerval » 

Franciscus Columna s’apparente aux Faux Saulniers, tant au niveau de l’histoire 

qu’au niveau de la narration. Les deux récits racontent la recherche d’un livre 

introuvable par le narrateur premier ; son parcours et la découverte sont le matériau du 

                                                 
672 L’édition de Gilles Polizzi du Songe de Poliphile, reprise de l’édition de Kerver, est un texte 

traduit de 394 pages. La version française de Jean Martin était déjà une contraction considérable du texte-

origine de l’Hypnerotomachia Poliphili. Franciscus Columna compte 61 pages selon l’édition de notre 

référence, tandis que « La Messe de Vénus » et « Le Songe de Polyphile » : 5 pages dans l’éditon de la 

Pléiade. 



 

 302

récit qu’il lui faut écrire. L’effort acharné de deux bibliophiles en quête d’un livre rare 

ressemble au travail de l’écrivain qui cherche le livre indispensable à l’écriture de son 

feuilleton dans Les Faux Saulniers. La recherche d’un livre rare par un collectionneur 

ou l’écrivain se lie à l’acte allégorique d’écrire un feuilleton, et cet acte se fait à son tour 

le contenu même d’un livre. Dans Franciscus Columna, le libraire Apostolo, possesseur 

de l’édition originale de l’Hypnerotomachia, mais ayant des informations erronées, doit 

écrire un feuilleton pour sa Gazette littéraire de l’Adriatique, comme le narrateur 

nervalien des Faux Saulniers doit présenter régulièrement le sien dans Le National. 

Incapable d’écrire une seule ligne, Apostolo sollicite l’abbé Lowrich, un norvégien, 

bibliophile maniaque comme le narrateur parisien, pour qu’il écrive une nouvelle. Le 

savant Lowrich accepte à condition qu’Apostolo lui procure l’édition originale de 

l’ Hypnerotomachia. Aussitôt que le livre d’Apostolo est authentifié comme telle, 

Lowrich raconte l’histoire de l’édition de l’Hypnerotomachia et de son auteur Francesco 

Colonna673  en corrigeant quatre erreurs du libraire Apostolo. Ainsi, Franciscus 

Columna donne la structure d’enchâssement, où un récit second est encadré par le récit 

primaire. Celui-ci est constiuté de l’histoire de deux bibliophiles en quête d’un livre 

rare, alors que celui-là est l’histoire de Francesco Colonna, raconté par l’abbé Lowrich, 

personnage du récit primaire. Si bien que les quêtes s’entrelacent et s’unissent à la fin : 

quête du livre et quête de l’amour. 

« Instabilité d’identité » 

Plusieurs varaiantes d’orthographe d’un nom propre sont susceptibles de causer une 

instabilité de sens, en plus de difficultés de transcription. Les variantes d’un nom propre 

se multiplient chez Nodier comme chez Nerval : le nom de Bucquoy présentent six 

formes, alors que le nom du héros de Nodier en compte cinq : Franciscus Columna, 

                                                 
673 Francesco Colonna est à la fois peintre, architecte, poète et religieux. Isolé du monde réel, il passe 

pour “un visionnaire mélancolique en proie aux illusions de son génie, et insensible aux douceurs de la 

vie commune” (Charles Nodier, Franciscus Columna, Gallimard, 2004, p. 29). Francesco, comme 

Adoniram, est avant tout représenté comme prototype de l’artiste solitaire et original. 



 

 303

François Columna, François Colonne, François Colouna, Francesco Colouna. De même, 

le titre du récit a quatre versions : Le Songe de Poliphile, Les Combats d’Amour en 

songe, Hypnerotomachia, Hypnérotomachie. La multiplicité des façons de nommer la 

même chose risquent d’entraîner une confusion de son identité ou une dissémination de 

son sens : il s’agit de chercher au singulier en même temps qu’au général. Bien que le 

nom d’un objet énigmatique présente de multiplies variantes, une fois trouvé son sens 

sera fixe, ce qui correspond à la fin du récit. Mais jusqu’à sa découverte continue le 

mystère.  

« Écriture autobiographique » 

Nerval assimile le héros Polyphile à son auteur Francesco Colonna, faisant donc du 

texte une autobiographie, tandis que l’Hypnerotomachia est un récit fictionnel écrit par 

Francesco Colonna. Les deux amants, Polyphile et Polia, se présentent comme 

personnages réels, de sorte qu’il y a une osmose d’émotion674 entre les personnages et 

les auteurs des trois intertextes à travers le bricolage vertigineux de Nerval. Qui plus est, 

en assimilant l’expérience imaginaire d’autrui, Nerval parvient à ressusciter un passé 

enseveli en liant les héros et leurs auteurs : 

  

Que Polyphile et Polia, ces saints martyrs d’amour, me pardonnent de toucher à leur mémoire ! Le 

hasard, [...] a remis en mes mains leur histoire mystique, et j’ignorais à cette heure-là même qu’un 

savant plus poète, un poète plus savant que moi avait fait reluire sur ces pages le dernier éclat du 

génie que recélait son front penché. Il fut comme eux un des plus fidèles apôtres de l’amour pur... 

parmi nous l’un des derniers. / [...] Comme toi je croyais en eux, et comme eux à l’amour céleste, 

dont Polia ranimait la flamme, et dont Polyphile reconstruisait en idée le palais splendide sur les 

rochers cythéréens. (II : 237)  

 

Nerval innove par l’introduction de nouveaux éléments. Il fait de Polia une religieuse, 

et invente une scène de fête religieuse, qui ne se trouve pas dans aucun des deux 

                                                 
674 Dans Franciscus Columna, une sorte d’ivresse s’interpénètre entre les personnages excentriques du 

récit primaire et les héros du récit second. 



 

 304

hypotextes675 . Polia chez Nodier est toujours une dame noble célibataire. Dans 

Franciscus Columna, Francesco voit Polia, fille unique du dernier de Poli de Trévise, au 

palais de Pisani à Venise pendant le carnarval. Francesco gagne alors son affection. Par 

la suite, comme Polia se montre indifférente à son égard, Francesco n’apparaît pas 

quelque temps au Palais de Pisani. Invité par Léonora, cousine de Polia, il s’y rend la 

veille du départ de Polia pour Trévise. Polia, masquée en domino, choisit Francesco 

comme compagnon de voyage en gondole sur le grand canal. Francesco et Polia se 

confessent leur sentiment affectueux comme ils le feraient à une tierce personne. Mais 

leur voyage se termine prématurément676. Francesco entre au couvent des dominicains 

de Trévise pour s’unir éternellement à son amante Polia. 

Dans la version nervalienne du « Songe de Polyphile », les deux amants, Polyphile et 

Polia, sont contraints de se séparer du fait de la différence de leurs conditions sociales. 

Devenus moine et religieuse dans le monde réel, ils partent en rêve “à travers les plaines 

et les monts rajeunis de la Grèce” (II : 239), faire le pèlerinage de Cythère, principal 

sanctuaire de Vénus. Ils participent à la cérémonie d’un mariage religieux, qui leur est 

interdit dans le monde réel à l’autel du Chirst “Dieu de l’égalité” (II : 238). Leur 

pélerinage aboutit à “l’union spirituelle” (II : 239) dans le songe. Le frère Francesco 

meurt677 après l’achèvement d’un étrange poème avec une langue hybride mélangeant 

la langue vulgaire, le latin et le grec : c’est l’hymne à l’amour éternel. Lucrèce Polia le 

publie, illustré de dessins, pour l’immortaliser. Ainsi, l’histoire de l’amour mystique et 

                                                 
675 “Quelquefois les fêtes pompeuses du clergé italien les rapprochaient dans une même église, le long 

des rues, sur les places où se déroulaient des processions solennelles, [...]”. (II : 238-239) Dans la 

nouvelle de Nodier, Francesco a eu des entrevues avec Polia chez le palais de Pisani, avant un tête-à-tête 

en gondole.  
676 Dans Sylvie, au chapitre « XII. Le père Dodu », le narrateur se situe une pareille situation par la 

rétention d’une information logiquement entraînée : “J’allais répondre, j’allais tomber à ses pieds, j’allais 

offrir la maison de mon oncle, [...] ; mais en ce moment nous arrivions à Loisy.” (II : 562) 
677 La mort de Francesco est plus dramatique dans Franciscus Columna que dans le récit nervalien où 

n’a pas lieu la scène de mort. Dans la nouvelle de Nodier, Francesco mourut, après avoir transmis son 

manuscrit à Polia, sur le parvis au cours de l’office du matin, où Polia assistait. 



 

 305

céleste s’associe indissociablelment à l’histoire de l’édition du Songe de Poliphile de 

Colonna dans le récit de Nodier et dans celui de Nerval. L’amour et la mort s’incrustent 

éternellement dans le Livre.  

Par ailleurs, Nerval mêle une scène du Second Faust, traduit par lui-même en 1840, 

au passage sur le retour au monde mythique et à son antique fécondité. Le pélerinage de 

Polyphile et Polia à l’île de Cythère ne se réalise qu’après un rajeunissement des plaines 

et des monts de la Grèce par l’empire mythologique et le phénomène surnaturel 

goethéen. 

À l’approche de l’île de Cythère que Nerval n’a pas plus visitée que Francesco 

Colonna, le narrateur présente l’histoire du livre de Polyphile par l’intermédiaire de 

Nodier. Double hommage d’une part à Colonna et à Nodier, d’autre part à l’amour 

éternel et religieux sous forme de création du Livre678. Le voyage fictif à l’île de 

Cythère est complété par « Le Songe de Polyphile » qui met en abyme le Voyage en 

Orient au niveau du sujet : quête de l’amour spirituel et religieux dans le monde 

imaginaire cristallisé en création. 

« Le Songe de Polyphile » et Angélique 

« Le Songe de Polyphile » s’apparente à l’histoire d’Angélique, nouvelle dérivée et 

condensée des Faux Saulniers. Les deux récits ont la même structure : « départ, 

épreuves, retour ». Interdits de se marier, les deux amants sont contraints de partir en 

voyage, un pèlerinage pour Polyphile et Polia et des pérégrinations pénibles pour 

Angélique et La Corbinière, et leur retour se cristallise en un livre. Angélique paraît une 

version vulgaire du « Songe de Polyphile », car l’amour célèste se réalise dans celui-ci, 

et l’amour terrestre dans celui-là. 

                                                 
678 La quête du livre ou la création du livre est un thème majeure chez Nerval, d’où l’épisode sur le 

bibliophile est récurrent. Quant à Charles Nodier, n’est-il pas un modèle d’à la fois un bibliophile, un 

écrivain romantique et un bibliothécaire. Il est tout court un écrivain excentrique, qui s’intéresse 

passionnément au singulier, aux marges hors du centre et aux oublis de l’histoire. Nerval lui-même n’est-

il pas son digne successeur ? 



 

 306

« Le Songe de Polyphile » est le premier des contes insérés ; suivent « Les 

Pyramides », « Histoire du calife Hakem » et « Histoire de la reine du matin ». Ces 

contes sont des voyages imaginaires. Après le brassage de multiples éléménts, Nerval 

écrit sa propre version du « Songe de Polyphile » en un récit sommaire. Sa version, 

comme celle de Nodier, a une certaine indépendance par rapport au texte de Colonna, 

grâce au bricolage par lequel Nerval recycle les matières existantes et relance la fable 

mythico-religieuse dans un nouveau circuit. À travers sa réécriture, Nerval ne ressuscite 

pas seulement le passé mythique de l’île de Cythère tombé dans l’oubli, mais aussi 

réanime deux héros mythiques oubliés, Polyphile et Polia, tout en y associant deux 

auteurs, Colonna et Nodier. 
 

2) « Les Pyramides » 

Dans « Les Pyramides », Nerval utilise plusieurs sources pour s’approprier ce conte 

en s’appuyant sur divers intertextes, dont l’ouvrage de Pierre Vattier, traduit d’un 

manuscrit arabe, L’Égypte de Murtadi (Paris, Thomas Joly, 1666), des extraits de 

chroniqueurs musulmans publiés par l’orientaliste Langlès dans ses Notes et Éclairciss-

ements au Voyage de Norden (1798), et la Bibliothèque orientale de d’Herbelot.  

La légende des pyramides est annoncée au chapitre « L’île de Roddah » dans la 

trosième section, « Le Harem ». Le cheikh Abou-Khaled, un vieux poète égyptien y 

raconte au narrateur l’origine des pyramides. Après avoir rêvé d’un apocalypse, un roi 

pré-adamite décide de construire un édifice-refuge résistant au déluge d’eau et au feu du 

ciel : une pyramide. Comme édifice-refuge, elle est associée à des cités souterraines au 

centre de la terre, où s’abrite la lignée de Caïn, race créatrice mais opprimée et exclue. 

En outre, Nerval emprunte à Volney679 l’idée que les pyramides sont des tombeaux 

construits pour conserver éternellement des momies, supports d’une autre vie d’outre 

tombe. 

                                                 
679 Volney, Voyage en Égypte et en Syrie pendant les années 1783, 1784 et 1785. 



 

 307

La visite de la pyramide de Chéops par le voyageur précède la présentation de la 

légende dans la quatrième section de la deuxième partie, intitulée « Les Pyramides ». 

L’intérieur de la pyramide préfigure l’endroit où aura lieu l’initiation aux mystères 

isiaques, “faits réellement constatés par la tradition antique” (II : 391) et souvent décrits 

par les auteurs grecs. On les retrouve dans L’Ân d’or d’Apulée et dans Le Songe de 

Poliphile de Colonna. Nerval lui aussi imagine, à maintes reprises, à travers La Flûte 

enchantée l’initiation isiaque, dans « Les Pyramides », Isis, Octavie et Aurélia. Cet 

enchaînement de réécritures réactualise et renouvelle “ces bizarres cérémonies des 

initiations” (II : 391) et leurs modèles antérieurs destinés à l’oubli, à moins qu’ils ne 

soient réécrits. 

Le conte des « Pyramides » est un récit sur l’initiation au culte isiaque, dont 

Triptolème (fondateur des mystères d’Eleusis), Orphée (fondateur des mystères de 

Cabire de Samothrace), Pythagore (fondateur des associations mystiques du Liban), et 

Moïse étaient les héros illustres. Le narrateur du conte est l’officier prussien, qui 

considère les Pyramides comme les lieux d’initiation de l’antiquité égyptienne. Les 

épreuves élémentaires de la phase préliminaire sont rapportées en un récit sommaire, 

régi par le narrateur primaire. Par contre, les épreuves morales sont présentées par un 

dialogue entre le voygeur nervalien et le Prussien voltairien. 

Cependant, le récit de l’initiation isiaque s’appuie sur un roman initiatique de l’abbé 

Terrasson680. Pour écrire le livret de La Flute enchantée, Emanuel Schikaneder s’inspira 

lui aussi de Séthos. De là, “les récits se trouvant parfaitement en rapport avec la 

disposition des lieux” (II : 391), le voyageur nervalien imagine à l’intérieur de la 

pyramide la représentation de La Flûte enchantée de Mozart, dans laquelle le héros 

Tamino doit passer les épreuves isiaques imposées par Sarastro, grand prêtre d’Isis, 

pour conquérir Tamina, fille de la reine de la Nuit. 

                                                 
680 L’abbé Terrasson, Séthos, histoire, ou Vie tirée des monuments de l’ancienne Égypte, traduite d’un 

manuscrit grec, Genève, 1731, 3 vol. 



 

 308

 

Les épreuves des mystères isiaques se déroulent en trois étapes. La première consiste 

en quatre épreuves élémentaires physiques, qui ont lieu dans la pyramide, dont les 

galeries souterraines sont reliées à un temple situé aux portes de Memphis. Orphée 

échoue à la quatrième épreuve, recommence la série, mais sans succès, ce qui lui fait 

perdre Eurydice et le condamme à l’errance. 

La deuxième étape, celle des épreuves morales, se passe à l’extérieur de la pyramide. 

Arrivé dans un temple situé près de Memphis, le néophyte tourne autour d’une statue 

d’Isis voilée, puis est reçu par les prêtres. Il fait d’abord un jeûne de purification de 

quarante-et-un jours, puis une retraite de dix-huit jours, pendant laquelle le silence lui 

est imposé. Vient ensuite un examen consacré à l’analyse et à la critique de sa vie, 

pendant douze jours. Au bout de trois mois environ, les épreuves se terminent. Enfin, 

l’initié a le droit de voir tomber les voiles de la déesse, mais ne peut pas l’admirer qu’un 

instant, car elle s’évanouit au moment de la saisir. Transporté dans une cange, endormi, 

en un jardin semblable au paradis terrestre, il reçoit finalement sa compagne idéale. La 

dernière étape ressemble à l’histoire d’Adam et d’Ève au jardin de l’Éden. Le néophyte 

doit passer la dernière épreuve, celle de la tentation du fruit défendu offert par sa 

compagne à l’instigation du serpent. Moïse, échouant à cette dernière épreuve, se 

révolte contre les prêtres égyptiens et délivre son peuple. L’initié réussi à cette épreuve 

devient une personne sacrée, égale au roi. 

« Les Pyramides » évoque la quête de l’amour représentée par le couple mythique 

Orphée et Eurydice. En échouant aux épreuves de l’initiation, Orphée perd Eurydice et 

se met à errer. Ce conte renvoie au « Songe de Polyphile », où l’amour sublime ne se 

réalise que dans le rêve et au-delà de la mort. De plus, la pyramide comme lieu 

d’initiation, isolée et exclue du monde extérieur, correspond à la prison du Moristan, où 

Hakem est incarcéré, accusé d’être un faux calife, et au monde souterrain, où Adoniram 

descend à la rencontre de ses ancêtres de la lignée du feu. 



 

 309

« Intratextualité » 

Non seulement Nerval met « Les Pyramides » en relation avec divers hypotextes, que 

nous avons énumérés plus haut, mais aussi il transpose aussi son propre texte dans cette 

section. La pyramide comme le lieu de l’intiation est d’abord décrite lors de la visite du 

voyageur et de l’officer prussien ; ensuite Nerval superpose à la pyramide qu’il a 

visitée, le lieu des épreuves élémentaires, lesquelles ont lieu à l’intérieur de la pyramide. 

Ainsi la galerie souterraine qui mène au puits est signalée en trois occurrences avec 

quelques variantes. D’abord : “Il s’agit d’abord de courber la tête et le dos, et de poser 

les pieds adroitement sur deux rainures de marbre qui règnent des deux côtés de cette 

descente. Entre les deux rainures, il y a une sorte d’abîme aussi large que l’écartement 

des jambes, et où il s’agit de ne point se laisser tomber (II : 388-398)”. Ensuite : “[…] 

cette galerie bizarre que nous venons de remonter, avec ces deux rails de marbre séparés 

par un abîme, aboutissant plus loin à un carrefour au milieu duquel se trouve le puits 

mystérieux, dont nous n’avions pu voir le fond” (II : 389). Ces deux occurrences 

appartiennent à la visite de la pyramide de Chéops. La dernière occurrence apparaît au 

début de l’exposé des épreuves élémentaires : “[…] la galerie basse ornée de rails que 

nous avions descendue et remontée si péniblement : on asseyait dans un chariot 

l’homme qui se présentait pour subir les épreuves de l’initiation”681 (II : 389). De la 

première à la dernière occurrence, Nerval revient, avec la focalisation interne, sur cette 

galerie mystérieuse en augmentant d’une manière croissante de l’information. 
 

3) « Histoire du calife Hakem » 

L’« Histoire du calife Hakem » est raconté par un personnage intradiégétique, le 

cheik druse, père de Saléma, future épouse du voyageur nervalien. Le cheik druse 

raconte au narrateur primaire son histoire en prison. Ce récit, à la focalisation interne, 

est fait à la troisième personne. Ce point de vue est adapté à la narration d’un conte 

                                                 
681 La mise en italique est de nous dans trois citations. 



 

 310

mystique, dont l’histoire se passe hors du temps du voyage réel. La scène et l’action se 

déroulent au Caire l’an 1000, alors que l’itinéraire du voyageur se trouve au Liban. Les 

lieux du drame sont l’île de Roddah, où se trouva le palais de Hakem, et le Mokattam où 

se situa son observatoire, de sorte que le voyageur nervalien revisite le Caire ancien en 

écoutant ce conte. L’intrigue est tissée par l’alternance de deux fils conducteurs : l’un, 

politique, est le despotisme ; l’autre, personnel, est le délire. 

Nerval emprunte l’« Histoire de Hakem » quasiment à l’Exposé de la religion des 

Druzes (…) précédé de la vie du khalife Hakem-Biamr-Allah de Silvestre de Sacy 

(1838). Il la réécrit en détaillant des faits historiques et en relevant la couleur locale ; il  

invente sa propre version au moyen de l’emprunt et de la refonte.  

Hakem et son double Yousouf confondent le rêve et la réalité, lorsqu’ils sont dans un 

état d’extase causé par la consommation du hachisch. Dès le début de leur rencontre, ils 

éprouvent l’un vers l’autre “un attrait mystérieux” (II : 530), et s’avouent mutuellement 

une même expérience visionnaire. Sous l’effet du hachisch, Yousouf rencontre une 

femme idéale dans la cange sur le Nil682. C’est la même femme céleste qu’il a déjà 

poursuivie en rêve, et avec laquelle Hakem désire lui aussi se marier. Ce dernier désire 

épouser sa propre soeur Sétalmulc, au-delà des lois établies, car il nourrit pour elle une 

passion mystérieuse et indéfinissable. 

Déstitué du trône de calife, jeté dans le Moristan, prison réservée aux fous, Hakem se 

sent de nature divine, mais doute aussi en se rappelant qu’il a eu sa première révélation 

de sa divinité “dans les extases du hachisch” (II : 548). Il oublie à certains moments la 

gravité de son propre état actuel et s’identifie à un être messianique. À cet égard, il 

s’apparente à L’illustre Brisacier qui confond sa personnalité et son rôle au 

théâtre, s’identifie à Achille ou à Néron. Le déguisement en fellah et l’effet du hachisch 

cause à Hakem une confusion d’identité, de sorte que son adversaire, le visir Agrévan, 

l’accuse de se figurer être le calife, du fait de sa ressemblance avec ce dernier. Lorsque, 

                                                 
682 Le lieu et l’événement renvoient aux épreuves des mystères dans « Les Pyramides ». 



 

 311

Yousouf, double et usurpateur de Hakem, se marie avec Sétalmulc, l’effondrement de 

l’identité de Hakem doit à la méconnaissance totale de son entourage ; son existence 

anéantie, Hakem se sent “passer à l’état d’ombre, d’esprit invisible” (II : 556-557). De 

même, Raoul Spifame, dans son délire, se prend pour le roi Henri II, auquel il ressemble 

par la physionomie. Cependant, il n’y pas de rivalité entre Raoul Spifame et Henri II, 

donc, pas de risque de perdre la vie. En revanche, la ressemblance est fatale entre 

Hakem et son ferouer Youssouf. Ce dernier, frère mystique du calife Hakem, devient 

usurpateur683, et le remplace à son mariage mystique comme dans Aurélia, où, lors de 

son mariage, le je-narrateur est substitué par un autre qui profite de “l’erreur de [s]es 

amis et d’Aurélia elle-même” (III : 717). La perte de son identité entraîne finalement 

pour Hakem la perte de vie. 

L’emprisonnement de Hakem correspond à une descente aux enfers ou à une épreuve 

initiatique, après quoi il prend conscience de sa propre grandeur, comme Adoniram 

accomplit sa mer d’airain après être descendu au monde souterrain de ses ancêtres. 

Hakem, fondateur de la religion des druses, est un personnage excentrique, mais qui 

fait preuve de générosité envers son peuple opprimé et de tolérance envers les chrétiens 

et les juifs. Comme Jésus-Christ dans Le Christ aux Oliviers, il jète un doute sur sa 

divinité au moment de l’épreuve, bien qu’un vieillard syrien aveugle l’ait déclaré 

Dieu684. La folie et la divinité ne sont pas séparés de manière étanche chez Hakem, de 

même que le réalité et le rêve cohabitent chez Youssouf. Dans l’état d’ivresse dû au 

hachisch, Yousouf éprouve une sensation extraordinaire et voit une femme idéale, 

comme si tout cela était le réel. De même, Hakem éprouve sa divinité dans 

l’hallucination causée par le hachisch et durant son emprisonnement au Moristan. 

                                                 
683 En l’absence d’Angélique à sa maison familiale, apparaît une fille en Piccardie qui tente d’usurper 

sa place, se donne pour elle et a quelques succès auprès de plusieurs des parents. 
684 Au moment critique, le vieillard aveugle, messager divin de la justice, apparaît trois fois à Hakem. 



 

 312

Le projet du mariage de Hakem échoue, de même que celui du voyageur nervalien au 

Liban. Cependant, l’échec de Hakem ne se termine pas par la mort physique ; il fonde 

une nouvelle religion et fait des adeptes. Le voyageur nervalien parvient, lui, à écrire 

son récit de voyage, en dépit de l’inaccomplissement de son rêve en Orient. 
 

4) « Histoire de la reine du Matin et de Soliman prince des génies » 

L’« Histoire de la reine du Matin et de Soliman prince des génies » parut d’abord 

dans Le National du 24 mars au 25 avril 1850. Le projet initial, un opéra en vers intitulé 

La Reine de Saba, remonte à l’époque du Doyenné (1835), selon La Bohême galante et 

les Petits Châteaux de Bohême. Nerval a fianalement transposé ce projet en un récit en 

prose “un simple conte oriental”685. Il reste de l’opéra projeté le rôle particulièrement 

important que joue le dialogue dans le développement du récit : l’intrigue est tissée par 

les échanges de répliques entre protagonistes, Balkis et Soliman, Adoniram et Balkis, 

Adoniram et Soliman. La mise en dialogue renforce l’effet théâtral dans tous récits 

nervaliens. 

Les sources de l’« Histoire de la reine du matin » sont nombreuses à citer : La Bible, 

Le Coran, l’Apocryphe Livre d’Énoch, le Recueil précieux de la maçonnerie 

adonhiramite (1789) de Guillaume de Saint-Victor, La Légende dorée de Jacques de 

Voragine, la Bibliothèque orientale de d’Herbelot (première édition en 1697), etc. 

Nerval emprunte ses principaux matériaux à d’Herbelot, mélange la tradition biblique et 

coranique en y ajoutant d’autres intertextes. Il crée sa propre version, tout à fait nouvelle 

et originale, par une réécriture de nombreux intertextes. Nerval s’approprie parfois des 

sources et les transforme ; par exemple, il attribue l’oiseau mystique Hud-Hud à Balkis, 

alors que dans les traditions biblique et coranique Salomon en est propriétaire686.  

                                                 
685 Dans les Petits Châteaux de Bohême, “C’est ainsi que la poésie tomba dans la prose et mon 

château théâtral dans le troisième dessous.” (III : 419) 
686 Hud-Hud est toujours hostile à Soliman dans le conte nervalien. 



 

 313

Le titre du récit détourne l’attention du lecteur, dans la mesure où il met en avant 

deux personnages qui ne sont pas les héros principaux, le véritable héros principal étant 

Adoniram. Il en va de même avec Les Faux Saulniers qui ne sont pas une histoire des 

faux sauniers, mais celle de la recherche d’un livre, l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy ».  

Architecte-sculpteur du temple de Salomon, Adoniram domine la reine Balkis et le 

roi Soliman. C’est un modèle d’artiste solitaire et inventif687, “indépendant par nature, 

solitaire par vocation, indifférent aux honneurs” (II : 749) ; fils du feu, héritier de la 

lignée de Caïn, ce personnage maçonnique est aussi un artiste oppositionnel au pouvoir 

arbitraire688.  

L’intérêt du récit se focalise sur la création artistique plutôt que sur l’amour mystique 

et religieux, ce qui démarque ce conte des trois autres. 

« L’Histoire de la reine du Matin » occupe plus de la moitié de la quatrième parite, 

tandis que le compte rendu du voyage s’y réduit considérablement, est substitué par de 

nombreux récits insérés. À part ce conte, deux récits d’aventures et plusieurs récits 

anecdotiques se trouvent dans cette partie. Ainsi, le voyage imaginaire l’emporte sur le 

voyage réel, et la vie nocturne sur la vie diurne sous le signe de Mille et Une Nuits. 

L’« Histoire de la reine du Matin » est un récit métadiégétique, dont le conteur est un 

personnage du récit primaire. En revanche, le narrateur primaire est alors auditeur du 

narrateur second, un conteur de profession. Cependant, selon Nerval, à la différence du 

feuilletoniste qui est écrivain-inventeur, “Ces conteurs de profession ne sont pas des 

poètes, mais pour ainsi dire des rhapsodes ; ils arrangent et développent un sujet traité 

                                                 
687 Adoniram ressemble à Francesco peintre-poète de Franciscus Columna. “Doué de tous les 

avantages qui permettent un heureux avenir : la jeunesse, le génie, le savoir et déjà la gloire, vous vous 

abandonnez cependant aux langueurs d’une tristesse mystérieuse, vous vous consumez dans un souci 

inconnu, vous négligez les travaux sur lesquels votre réputation s’est fondée, vous fuyez le monde qui 

vous cherche, pour cacher dans une solitude presque impénétrable des jours que tant de succès devraient 

embellir ; [...].” (Nodier, Franciscus Columna, Gallimard, 2004, p. 36) 
688 Nerval établit l’oppostion entre les enfants des Éloïm, bienfaiteurs et industrieux, issus de 

l’élément du feu et les fils d’Adonaï, ingrats et dédaineux, engendrés du limon. 



 

 314

déjà de diverses manières, ou fondé sur d’anciennes légendes”689 (II : 671). Chaque 

séance du conte, qui est marquée d’une pause, est découpée à la façon d’un épisode de 

feuilleton ; comme le dit le cheik égyptien Abou-Khaled, “à l’endroit le plus intéressant, 

le narrateur s’arrête, […], mais il rejette toujours le dénouement au lendemain […]” (II : 

361). Ce conte nocturne, sorte de feuilleton de l’Orient, s’étale sur près de deux 

semaines pendant les nuits de Ramadan. Il est traduit en un récit en douze chapitres. 

Des interacitons se produisent dans le café où le voyageur nervalien écoute le conte : 

les réactions des auditeurs, les critiques ou les avis sur le contenu sont comme les 

nombreuses interventions du narrateur auctorial ou les avis du lecteur dans Les Faux 

Saulniers. Ainsi on entend plusieurs voix au café de Stamboul. Les auditeurs s’engagent 

vivement dans le contenu du conte, soit sous forme d’affirmation, soit sous forme de 

contestation selon sa position religieuse. Cette interactivité apparaît également dans Les 

Faux Saulniers sous forme de correspondance. De surcroît, les auditeurs du conte 

risquent d’être explusés du café, lorsqu’ils en transgressent les règles. Le cafetier 

intervient parfois comme médiateur pour rétablir l’ordre. Deux incidents ont 

lieu pendant la pause, au chapitre « IV. Mello » et au chapitre « XII. Macbénach ». 

Dans le premier cas, un auditeur d’origine abyssinienne danse accompagnée d’une 

chanson ; il trouble l’ambiance du café et en est expulsé. Dans le deuxième, quelques 

auditeurs ne partagent pas l’opinion du rhapsode sur l’union entre Balkis et Adoniram, 

car ils se croient descendants de Soliman et de Balkis. 

La descente d’Adoniram au centre de la terre est le point culminant du conte. Tubal-

Kaïn est à la fois l’aïeul, le maître, le patron et le guide d’Adoniram. Son apparition, la 

descente et la visite au centre de la terre, et la rencontre des aïeux rapellent l’Enfer de 

La Divine Comédie, de l’Énéide et de Faust. Ce voyage est une étape de l’initiation 

pour devenir un véritable artiste-créateur. Le monde souterrain comme refuge du feu 

originel représente le creuzet capable de mêler et fondre diverses choses  pour en créer 

                                                 
689 Mais, n’est-ce pas là le procédé propre de l’écriture nervalien ? Arrangement et recomposition.  



 

 315

une nouvelle. C’est une allégorie de l’atelier de l’alchimiste, comme celui du docteur 

Faust, et aussi celle de l’atelier d’écriture de Nerval, où s’effectue un bricolage 

ingénieux. 

Adoniram entre dans le monde où ses ancêtres, réduits à une survie clandestine, 

vivent réclus et font un métier occulte, et il reçoit leurs conseils. Une fois initié, il 

accomplit son entreprise ambitieuse, irréalisable aux yeux de Soliman : la fonte de la 

mer d’airain. En un sens, Nerval réécrit ici “une cosmogonie revue et corrigée à la 

lumière de légendes orientales ou talmudiques”690. Adoniram et Balkis incarnent la 

quête amoureuse. S’y ajoute la quête artistique d’Adoniram, fils du feu, de la lointaine 

lignée de Caïn, artiste rebelle défiant le créateur et héros de transgression, comme Faust 

et Prométhée. 

 

Les deux premiers contes n’atteignent pas la dimension des deux derniers au niveau 

de construction du récit. Les deux derniers, au début in medias res, sont des récits bien 

construits, autonomes, à part entière ; tandis que les deux premiers, à la structure du 

voyage initiatique où se succèdent « départ, épreuves, retour », restent à l’état de projets 

ou d’esquisses à développer, de sorte que chacun se présente comme un récit sommaire, 

sans développement d’une intrigue. 

La quête de l’amour dans les quatre contes a un sens mystique et religieux, d’autant 

qu’elle ne se réalise qu’après la mort. Cette dernière, loin de se réduire au néant, conduit 

à l’accomplissement du rêve. Ainsi, Nerval fait valoir le sujet profond de son oeuvre au 

moyen de la structure en abyme fondée sur l’analogie thématique entre le récit primaire 

et ses récits enchâssés. 

                                                 
690 Michel Jeanneret, « Dieu en morceaux : avatars de la figure divine dans Aurélia », Gérard de 

Nerval, Actes du Colloque de la Sorbonne du 15 novembre 1997, Presses de l’Université de Paris-

Sorbonne, 1997, p. 181. 



 

 316

Le voyage chez Nerval est indissociable de son écriture, en ce sens que la première 

visée du voyage est l’écriture de son compte rendu. En outre, le processus de création se 

présente par des allégories du voyage dans le Voyage en Orient : pèlerinage, initiation, 

épreuves, descente au monde souterrain. 
 

5) Récits d’aventures et micro-récits anecdotiques 

Outre les quatre contes, le Voyage en Orient comprend encore quatre récits 

d’aventures. Ils sont insérés irrégulièrement dans le récit primaire, tandis qu’un conte se 

situe au cœur de chaque partie. Ces récits ont une intrigue légère et un dénouement 

burlesque, et leur longueur ne dépasse pas un chapitre. Centrés sur une seule intrigue 

liée à une affection frivole, ils ont pour fonction de divertir ou d’instruire : ce sont des 

histoires prosaïques, au contraire de quatre contes qui traitent de l’amour sublime. 

Récits métadiégétiques, ces quatre récits d’aventures sont faits par des personnages que 

le voyageur nervalien rencontre pendant le voyage. 

Dans la première partie qui contient « Les Amours de Vienne », récit d’aventures 

autobiographiques, se trouve un récit d’aventures, intercalé au deuxième chapitre : 

« L’attaché d’ambassade ». Dans la deuxième partie, il n’y a pas de récit d’aventures, en 

revanche le narrateur relate ses propres aventures en quête d’une femme orientale au 

Caire. Un récit d’aventures apparaît dans la troisième partie, où se poursuit la quête de 

la femme idéale : le chapitre intitulé l’« Aventure d’un Marseillais ». La quatrième 

partie a deux récits d’aventures : « Une aventure de l’ancien sérail » et « Les aventures 

d’un portraitiste », tandis que les faits et gestes d’aventures du narrateur primaire 

disparaissent complètement, de sorte qu’il devient un simple reporter ou observateur. 

 

« Les aventures d’un portraitiste » sont racontées par un ami peintre du voyageur 

nervalien : “C’étaient les aventures d’un artiste de ses amis, qui était venu à 

Constantinople pour faire fortune, au moyen d’un daguerréotype” (II : 777). C’est un 



 

 317

divertissement pour éviter de dormir en pleine journée, à l’inverse du conte de veillée : 

« La Reine des poissons ». D’une longeur de trois pages (II : 777-779) dans notre texte 

de référence, ce récit second est le plus court des quatre récits d’aventures. Il y est 

question de l’affection sauvage d’une dame de Scutari pour un homme étranger. Une 

jeune veuve musulmane veut faire faire son portrait par daguerréotype et invite un 

artiste français chez elle. Il faut du soleil pour faire un portrait, “oeuvre longue et 

difficile” (II : 778), et comme il est trop tard, le portraitiste passe une nuit chez la jeune 

veuve ; et le jour suivant l’occasion de faire le portrait est perdue à cause d’une visite. 

Cependant, même après la réalisation du portrait demandé au troisième jour, la dame 

retient l’artiste sur divers prétextes, et cache l’appareil. À bout de sa patience, l’artiste 

s’échappe par la fenêtre, abandonnant son précieux instrument, indispensable pour son 

gagne-pain. L’aventure s’achève sans incident tragique, en dépit d’une intervention de 

la police. 

« Une aventure de l’ancien sérail » (II : 624-628) est raconté par un vieillard russe, 

ancien page de Catherine II. Ce narrateur second joue un rôle d’initiateur du voyageur 

nervalien dans les nuits du Ramadan à Constantinople. Dans sa jeunesse, il put pénétrer 

un jour dans le sérail du sultan, pour faire une commission, au palais Béchik-Tasch 

bordant la mer. Il eut l’audace de s’élancer sur la main de sultane, croyant une intrigue 

sentimentale lors d’un spectacle privé de danse de corde préparé par la sultane, et faillit 

se noyer, contraint de se faire plonger dans la mer “au milieu des ténèbres” (II : 627).  

C’est à travers un personnage intradiégétique que le voyageur nervalien, fidèle à la 

narration réaliste, fait raconter une aventure qu’il ne peut vivre lui-même pendant son 

séjour à Constantinople. C’est toujours à travers ce récit d’aventures qu’il conduit le 

lecteur à l’endroit strictement interdit au voyageur étranger, en lui faisant remonter le 

temps jusqu’au siècle précédent. 

« Aventure d’un Marseillais » (II : 580-585) : cette histoire est racontée par un 

compagnon de bord du narrateur pour ne pas dormir à l’heure de la sieste, dans un café 



 

 318

de Saint-Jean-d’Acre. Il s’agit d’une aventure d’un autre Marseillais. Le narrateur 

second raconte au narrateur primaire les pratiques dégénérées du culte primitif des 

Druses. Un Marseillais, résident de Tripoli, il participe, au risque de sa vie, à une fête 

religieuse mêlée de mariage aux yeux fermés. Grâce à une idée ingénieuse, il réussit à 

identifier la femme avec qui il a eu des rapports, et découvre qu’elle est vieille. À 

travers ce récit, Nerval critique une vision étroite de la majorité des voyageurs qui ne 

saisissent que “les détails bizarre de la vie et des coutumes de certaines peuples” (II : 

585) sans y trouver le sens général qui nécessite des études profondes. La position 

nervalienne face au culte des Druses s’apparente à celle de l’ethnologue impartial et 

neutre. 

« L’Attaché d’Ambassade » (II : 178-182) : il s’agit des mésaventures en Savoie d’un 

attaché d’ambassade, à cause des intempéries. Nerval rapporte ce récit à la troisième 

personne, selon ce qu’on lui a raconté. Le développement et le dénouement sont plus 

burlesques691 que trois autres récits. Il crée l’imprévu et invente parfois des accidents 

stéréoptypés : naufrage, vol, neige, inondation... puisqu’il manque ces accidents à son 

voyage. Ce récit par ouï-dire est destiné à divertir le lecteur. Un attaché chargé de 

dépêches est victime d’une inondation dans une région de montagne. Dépourvu d’habits 

et d’argent, l’attaché se déguise avec les vêtements de son domestique, et échange de 

rôles avec un lancier pour pouvoir chercher ce qu’il lui faut. Malgré les difficultés 

survenues à l’attaché, cette histoire finit bien. 

Les quatre récits d’aventures, fondés sur l’expérience d’autrui, ont pour fonction de 

divertir le lecteur, d’expliquer d’une manière dramatique des moeurs étrangères, et 

d’ajouter des accidents imprévus qui manquent au voyage du narrateur. 

 

Le Voyage en Orient contient aussi des micro-récits anecdotiques rapportant un 

simple épisode, des “petites histoires intercalées ça et là, selon l’usage, soit dans les 

                                                 
691 Nerval fait référence à Le Misanthrope et Ruy Blas pour accentuer la situation de la mésaventure. 



 

 319

moments où le public n’est pas encore nombreux, soit pour faire diversion à quelques 

péripéties dramatiques”(II : 772) au cours du conte dans le café de Stamboul. Intercaler 

des anecdotes tout au long du récit de voyage, permet de combler les lacunes du voyage 

du narrateur ou de remplacer la description d’un fait ou la narration d’un événement. 

Les micro-récits anecdotiques sont plus courts et moins complets que les quatre récits 

d’aventures. Une anecdote évoque implicitement un autre événement ou attire l’intérêt 

du lecteur à la manière des Mille et une nuits : « La confiseuse nous raconta un fait qui 

peut donner quelque idée de la naïveté de certains fonctionnaires turcs » (II : 781); « Je 

priai l’Arménien de la distraire un peu et de lui conter des histoires. [...] ; Il lui racontait 

alors une vieille légende de Constantinople [...] » (II : 441). En outre, la désignation des 

micro-récits est assez variée : légende, histoire, anecdote, etc.692 

Les micro-récits anecdotiques sont plus nombreux que les contes légendaires et les 

récits d’aventures. Ils donnent l’impression d’un plein royaume de récits à la Mille et 

Une Nuits. Ils apparaissent irrégulièrement, donc dispersés autour du récit primaire, et 

ne dépassent guère un paragraphe, parfois deux. 

On compte quatorze micro-récits : deux dans la première partie, six dans la deuxième, 

deux dans la troisième, quatre dans la quatrième. Les pages d’enchâssement de micro-

récits sont les suivantes : « La description d’une étoile qui était toute peuplée de 

poètes... » (II : 194) ; « Un passage qui m’a fortement frappé » (II : 255) ; « Une affaire 

qui était jugée très grave et faisait grand bruit dans la société franque » (II : 313) ; « Le 

vieillard prit place sur le divan de bois du kiosque, et nous dit : …» (II : 363) ; « Ceci 

appartient à la tradition cophte... » (II : 413) ; « L’Arménien me raconta à ce sujet 

que... » (II : 437-438) ; « Il lui raconta alors une vieille légende de Constantinople... » 

(II : 441) ; « C’est à une heure pareille et pendant un sommeil semblable que trois cents 

Druses s’emparèrent un jour de Damas... » (II : 460) ; « Il (le père Adam) me racontait 

encore une anecdote locale analogue. » (II : 497) ; « L’expression de son regard était 

                                                 
692D’autres désignations : description (II : 194), passage (II : 255), affaire (II : 313), fait (II : 781).  



 

 320

telle dans ce moment, que je songeai involontairement à une histoire que le pacha 

d’Acre m’avait contée en me parlant des Druses. » (II : 593) ; « Un Arménien nous 

offrit de prendre des sorbets dans sa boutique, et nous raconta l’histoire de cette étrange 

exécution. » (II : 607) (deux paragraphes) ; « Il (le vieillard russe) soupira. Puis il se mit 

à parler longtemps de l’impératrice, ... » (II : 622-624) (trois pages) ; « La confiseuse 

nous raconta un fait qui donner une idée de la naïveté de certains fonctionnaires turcs. » 

(II : 781) (deux paragraphes) ; « Ces derniers (les Turcs) ont une légende des plus belles 

que je connaisse... » (II : 791). 

Prenons comme exemple le récit inséré au septième chapitre de la quatrième section 

de la deuxième partie ; qualifié de légende, il raconte « les aventures de la Tête cuite au 

four » (II : 441). L’Arménien dit à l’esclave du voyageur nervalien cette légende 

bouffonne. Ce récit est un discours au style indirect : 

« Il lui racontait alors une vieille légende de Constantinople, où un tailleur, croyant 

recevoir un habit de sultan à réparer, emporte chez lui la tête d’un aga qui lui a été 

remise par erreur, si bien que, ne sachant comment se débarrasser ensuite de ce triste 

dépôt, il l’envoie au four, dans un vase de terre, chez un pâtissier grec. Ce dernier en 

gratifie un barbier franc, en la substituant furtivement à sa tête à perruque; le Franc la 

coiffe; puis s’apercevant de sa méprise, la porte ailleurs; enfin il en résulte une foule de 

méprises plus ou moins comiques. Ceci est de la bouffonnerie turque du plus haut 

goût. » (II : 441) 

 

En résumé, les récits enchâssés servent à mettre en relief l’ensemble du récit de 

voyage. S’il n’y avait aucun récit inséré, le Voyage en Orient serait un récit monotone et 

banal. Les récits intercalés, comme les références, ont pour fonction de raconter le vécu 

d’autrui, différent de celui du narrateur primaire, mais ils restent conformes au procédé 

réaliste de Nerval, fondé sur le point de vue du narrateur-voyageur. C’est à travers les 



 

 321

récits enchâssés que Nerval tente de constituer un empire de récits à la Mille et Une 

Nuit. 



 

 322

 

Chapitre 3. Macrotextualité dans le récit nervalien 
 

1. Macrotextualité nervalienne 

1) « Les Amours de Vienne » et Pandora 

 « Les Amours de Vienne » sont un récit par lettres. Constitués de cinq lettres, ils 

présentent dix séquences d’un journal censé être tenu au jour le jour. Elles sont 

soigneusement datés693 pour renforcer l’illusion d’authenticité. La première lettre du 

voyageur nervalien commence par le rappel à son destinataire d’une convention établie 

entre eux à propos de ce voyage : 

 

Tu m’as fait promettre de t’envoyer de temps en temps les impressions sentimentales de mon 

voyage, qui t’intéressent plus, m’as-tu dit, qu’aucune description pittoresque. Je vais commencer. 

(II : 201)  

 

Les « impressions sentimentales » se reportent manifestement à Sterne et Casanova sur 

le plan thématique, et le journal de voyage est fait à la manière du capitaine Cook, c’est-

à-dire comme un journal de bord. « Les Amours de Vienne » sont écrits sous le 

patronage de modèles littéraires. 

« Les Amours de Vienne », publiés le 1er mars 1841 dans la Revue de Paris, sont une 

suite de lettres de voyage destinées à un ami anonyme resté à Paris. Ils prennent leur 

place finale sous le même titre, dans cinq chapitres (VI-X) de la première partie du 

Voyage en Orient694. Ce qui est curieux, c’est que « Les Amours de Vienne » semblent 

                                                 
693 Les 21, 22, 23, ce 23 novembre, ce 7 décembre, ce 13 décembre, trente et un décembre, 11 janvier, 

18 janvier, 1er février. Il est à noter aussi que, du début à la fin du journal, la vitesse du temps narratif se 

ralentit progressisvement. 
694 Sur l’évolution des « Lettres de voyage » au Voyage en Orient, voir Hisashi Mizuno, Nerval, 

L’écriture du voyage, Honoré Champion, 2003. 

 



 

 323

inachevés, de même que les Promenades et Souvenirs se terminent en suspens. Cette 

correspondance se termine subitement : “Ne sois pas trop sévère pour cette 

correspondance à bâtons rompus...” (II : 230) Cela donne l’impression d’un événement 

suspendu. En fait, il n’y a pas de suite ni d’explication tardive par paralepse695 

analeptique. N’y a-t-il pas une autre voie de dénouement ? Cela étant, la suite des 

« Amours de Vienne » correspond-elle à Pandora ? Dans cette perspective, il est 

probable que La Pandora et Pandora696 font suite aux « Amours de Vienne », et il est 

intéressant d’éclaircir les liens noués entre ces trois textes dans une perspective 

macrotextuelle.  

La Pandora est une version préliminaire de Pandora, dont elle précède d’environ un 

an la « première partie », publiée sans en-tête dans Le Mousquetaire le 31 octobre 1854. 

Reconstituée par Jean Guillaume, elle est présentée en appendice dans le tome III de 

« la nouvelle Pléiade » (III : 1291-1299). La Pandora devait être publiée d’abord dans 

le journal Paris ou dans un « album du jour de l’An », ou intégrée dans Les Filles du 

Feu, ou encre publié au Mousquetaire. Mais aucun de ces projets ne s’est réalisé, donc 

ce texte n’est pas plus publié que la « seconde partie » de Pandora qui reste mise en 

                                                 
695 Gérard Genette définit la paralepse comme “l’excès d’information”, “une incursion dans la 

conscience d’un personnage au cours d’un récit généralement conduit en focalisation externe”. Gérard 

Genette, Figures III , p. 213.  
696  L’édition de Jean-Nicolas Illouz (Nerval, Aurélia précédée des Nuits d’octobre, Pandora, 

Promenades et Souvenirs, Gallimard, 2005) appose le surtitre Amours de Vienne sur le titre Pandora et 

La Pandora, de même que celle de Michel Brix (Aurélia précédé des Illuminés et de Pandora, Livre de 

poche, 1999) prend le même surtitre dans Pandora. Dans l’édition de la Pléiade, le surtitre Amours de 

Vienne ne se trouve que sur La Pandora. En état actuel, l’établissement du texte de Pandora n’est pas 

encore achevé, “même si la découverte du manuscrit (dit le « manuscrit Clémens ») qui a servi à la 

composition du texte du Mousquetaire est venue tout récemment (2005) compléter notre connaissance de 

la génèse de l’oeuvre [...]”(Jean-Nicolas Illouz, « Notice » de Pandora, Nerval, op. cit., p. 238). Le 

« manuscrit Clémens » s’est constitué de six folios, divisés en 14 fragments de dimensions variables, de 

l’écriture de Nerval, et correspond à la première partie de Pandora, parue dans Le Mousquetaire le 31 

octobre 1854, selon Genèse de « Pandora » (Michel Brix et Jacques Clémens, Études nervaliennes et 

romantiques XII, Presses Universitaires de Namur, 2005). 



 

 324

épreuves par Le Mousquetaire. La Pandora ne reste que dans l’état des manuscrits à 

l’encre rouge que Nerval utilisait à l’époque, tandis que Pandora existe sous forme de 

manuscrits, copies, épreuves et texte publié. 

La Pandora semble avoir été écrite pendant l’internement de l’automne 1853, à la 

clinique Émile Blanche à Passy, suite à la rechute de la fin du mois d’août. Le premier 

chapitre de La Pandora, titré « Les trois Femmes », reprend une partie de la dernière 

« Suite du journal » qui raconte la dernière aventure du narrateur dans « Les Amours de 

Vienne » : “Représente-toi une grande cheminée de marbre sculpté. [...] Cet homme est 

profond” (II : 228-229). Le deuxième chapitre, titré « Maria-Hilf », commence 

par “Volià ce que j’écrivais il y a treize ans. Remontons cette voie de douleurs et de 

félicités trompeuse” (III : 1292). De plus, la belle Italienne brune dans « Les Amours de 

Vienne » préfigure Pandora, et on suppose généralement le modèle de celle-ci, la 

pianiste belge Marie Pleyel, que Nerval a rencontrée à Vienne l’hiver 1839-1840 et un 

an après à Bruxelles en décembre 1840. 

« Les Amours de Vienne », étant une suite de lettres formant un journal dans lequel le 

voyageur note ses “impressions sentimentales”, y alternent ses intrigues amoureuses et 

la présentation de Vienne à travers divers spectacles. L’action précède la description des 

lieux, la ville et les moeurs apparaissent à travers tavernes, théâtres, cafés, bals, casinos.  

La forme épistolaire des « Amours de Vienne » disparaît dans La Pandora, récit 

divisé en chapitres titrés, et dans Pandora, récit d’un seul tenant. Les deux récits débute 

in medias res avec une épigraphe697, sans introduction d’un événement préliminaire, à la 

différence des « Amours de Vienne ». Les références biographiques, temporelles et 

géographiques sont moins nombreuses dans Pandora, récit fictionnel, que « Les 

Amours de Vienne », qui semblent relater des événements vécus par l’auteur pendant 

son séjour de Vienne. En revanche, les intertextes référentiels foisonnent dans Pandora, 

                                                 
697 L’épigraphe de La Pandora n’est pas identique à celle de Pandora qui est un extrait de Faust de 

Goethe. 



 

 325

tandis qu’ils sont moins nombreux dans « Les Amours de Vienne ». Dans La Pandora 

et Pandora, Nerval se refère sans cesse à nombre d’œuvres liées au spectacle, surtout à 

des pièces de théâtre, pour rehausser le caractère théâtral du récit : Richard Coeur de 

Lion de Grétry, Robert Macaire de Frédérick Lemaître, Madame Sorbet de Théodore 

Leclercq, Le Roman comique de Paul Scarron, Le Déluge de Noé de Fromental Halévy 

et Deux mots, ou une nuit dans la forêt de Marsollier des Vivetières. On a donc 

l’impression qu’aussitôt un théâtre ferme, un autre s’ouvre, et qu’une scène succède à 

une autre en une cascade d’images fragmentaires et discontinues. « Les Amours de 

Vienne » sont focalisés sur les amours frivoles du narrateur liés à plusieurs beautés, par 

contre La Pandora et Pandora sont concentrées sur l’égarement de l’amour pour 

l’héroïne Pandora dans des scènes hallucinantes. Le récit renvoie emblématiquement à 

deux héros mythiques dans La Pandora et Pandora : Prométhée, éternel supplicié en 

tant que bienfaiteur des hommes et Pandora, éternelle suppliciante des hommes en tant 

que première femme à la boîte à malice. À ce stade l’amour prend une autre dimension, 

mystique et mythique, tout comme dans l’« Histoire du calife Hakem » et l’« Histoire 

de la reine du matin ». 

Les trois textes sont des récits rendus dialogiques par la présence du narrataire. Le 

« tu »-destinataire des lettres est bien présent dans « Les Amours de Viennne » et dans 

La Pandora, en revanche, il se mue en « vous » anonyme dans Pandora. Les péripéties 

sentimentales et prosaïques des « Amours de Vienne » ne sont guère présentes dans La 

Pandora et Pandora, où domine l’amour mystique et mythique, à quoi s’ajoute l’agonie 

du créateur. Enfin, « Les Amours de Vienne » sont trois fois plus longs que Pandora, où 

disparaît la présentation de Vienne et ses spectacles, car l’actrice Pandora qui 

personnifie la ville-théâtre, et où les spectacles viennois sont substitués par des charades 

en action. Bien que « Les Amours de Vienne » et Pandora reflètent tous deux les 

souvenirs du séjour à Vienne de l’auteur pendant l’hiver 1839-1840, et relatent surtout 



 

 326

l’épisode de « la nuit de la Saint-Sylvestre »698 dans la taverne des Chasseurs, leurs 

structures et leurs sujets sont bien différents. « Les Amours de Vienne » racontent de 

manière réaliste et humoristique des événements quotidiens survenus au narrateur 

nervalien699, tandis que les complexes aventures libertines des « Amours de Vienne » se 

convertissent dans La Pandora et Pandora en une seule intrigue centrée sur l’héroïne et 

racontée sur un ton oratoire. Cependant, le personnage-ombre anonyme, objet de jeunes 

amours du narrateur, apparaît à deux reprises au nom de l’autre700 dans La Pandora et 

Pandora, tandis que ce personnage mystérieux supposé être Sophie Paris de Lamaury, 

une des ses cousines de Saint-Germain, n’apparaît pas dans « Les Amours de Vienne ». 

De plus, les épisodes aventureux liés à La Khati la Vénitienne et à Wahby la 

Bohêmienne sont évoqués brièvement dans La Pandora et Pandora, tandis qu’ils 

forment l’intrigue principale dans « Les Amours de Vienne ». Dans La Pandora et 

Pandora, les charades en action est mises en scène : maréchal (devinette à partir de 

marée et schall) et mandarin (à partir de mandat et Rhin). À ce stade, les deux récits 

théâtraux convergent vers le point culminant. Cette mise en scène fait l’effet d’un 

théâtre dans le théâtre. En outre, Pandora, texte construit de fragments discontinus en 

tableaux, prend une allure énigmatique, voire parfois inintelligible. Après l’échec de la 

représentation de Madame Sorbet, pièce de Théodore Leclercq, vient une scène 

délirante à la Hoffmann, dans la taverne des Chasseurs où le narrateur s’est enfui de 

l’ambassade de France : 

 

[...] Et j’écrivis à la déesse une lettre de quatre pages, d’un style abracadabrant. Je lui rappelais les 

                                                 
698 Nerval renvoie explicitement au conte d’Hoffmann Les Aventures de la nuit de la Saint-Sylvestre 

dont le héros Sperme Spikher a perdu son reflet, vendu à Julietta à cause d’une passion consummée en 

faveur de celle-ci. 
699 Le narrateur entame ses aventures amoureuses sous prétexte d’apprendre l’allemand, un outil 

indispensable pour se communiquer à Vienne. 
700 Dans La Pandora, l’autre apparaît aux ch. [III. Sophie] et [IV. La Kathi], de même, dans Pandora 

qui reprend quasiment la partie concernée du texte de La Pandora. 



 

 327

souffrances de Prométhée, quand il mit au jour une créature aussi dépravée qu’elle. Je critiquai sa 

boîte à malice et son ajustement de bayadère. J’osai même m’attaquer à ses pieds serpentins, que je 

voyais passer insidieusement sous sa robe. (III : 661) 

 

Cet état onirique est rendu par une série d’images fragmentaires et discontinues, et à la 

manière de « memorabilia »701 . Une hallucination, survenue la nuit de la Saint-

Sylvestre, est rapportée en récit de rêve : la scène, à la manière d’un conte 

fantastique, rappelle un fabuleux voyage du tour du monde dans la « légende du beau 

Pécopin et de la belle Bauldour » du Rhin, notamment à cause de la vitesse de 

déplacement702 surnaturel : 

 

Je la voyais dansant toujours avec deux cornes d’argent ciselé, agitant sa tête empanachée, et 

faisant onduler son col de dentelles gaufrées sur les plis de sa robe de brocart. [...] Elle avait 

disparu pour l’éternité. / J’étais en train d’avaler quelques pépins de grenade. [...] Je me trouvais 

étranglé. On me trancha la tête, qui fut exposée à la porte du sérail, [...] / Il me transporta à Rome 

sous les berceaux fleuris de la treille de Vatican, où la belle Impéria trônait à la table sacrée, 

entrourée d’un conclave de cardianaux. [...] Il me sembla alors que mon esprit perçait la terre, et, 

traversant à la nage les bancs de corail de l’Océanie et la mer pourpourée des tropiques, je me 

trouvais jeté sur la rive ombragée de l’île des Amours. (III : 661-662) 

 

Nerval lui-même nomme « logogriphe » Pandora sans l’en-tête d’un extrait des 

« Amours de Vienne », dans une lettre adressée le 2 ou 3 novembre 1854 à Dumas703. 

Pandora commence énigmatiquement par une référence à la pierre de Bologne qui porte 

l’inscription hermétique : ÆLIA LÆLIA, et se termine aussi mystérieusement par une 

allusion à la douleur de Prométhée : “Ô Jupiter ! quand finira mon supplice ?” (III : 663) 

                                                 
701 Le chapitre VI de La Pandora s’intitule ainsi et rapporte une scène de rêve. 
702 Le déplacement obsédant d’un lieu à un autre du narrateur à Vienne ressemble à celui parisien du 

narrateur dans Aurélia. Le narrateur nervalien semble ne pouvoir tenir en place. 
703 “Je ne veux pas vous accabler d’une réimpression de l’article intitulé Pandora publié il y a trois 

jours, reconnaissant que vous ne l’avez pas récrit, mais ayant à me plaindre de ne pas y avoir lu l’en-tête 

que vous m’aviez promis et qui devait expliquer ce logogriphe — vous avez coupé la syrène en deux — 

j’apporte la queue.” (III : 903) 



 

 328

Le début et la fin se correspondent, et le thème se déplace ainsi vers la douleur de la 

création. 

Liés étroitement au niveau génétique, ces trois textes sont différents au niveau du 

récit. D’abord, la longueur du texte se réduit considérablement des « Amours de 

Vienne » à Pandora en passant par La Pandora, puis, sur le plan thématique, l’amour 

libertin et prosaïque dans le premier évolue vers l’amour égaré et mythique dans les 

suivants704. Ces derniers gagnent une dimension plus profonde et plus mystérieuse par 

sa forme du récit onirique et parfois délirant, alors que le premier est un récit réaliste et 

anecdotique. 
 

2) La Bohême galante et Petits Châteaux de Bohême 

La Bohême galante a été publiée dans L’Artiste du 1er juillet au 15 décembre 1852, 

sur une commande de son directeur Arsène Houssaye, un ancien camarade du Doyenné. 

Dans La Bohême galante, Nerval recompose des textes antérieurement publiés pendant 

les années 1830-1850, auquels il n’ajoute que quelques chapitres nouveaux liés à des 

souvenirs du Doyenné. Il réutilise plus tard la plupart des éléménts de La Bohême 

galante dans les Petits Châteaux de Bohême (1853) et Les Filles du Feu (1854). Selon 

la notice de Jacques Bony sur les textes antérieurs, “l’introduction au Choix des poésies 

de Ronsard fournit les chapitres V et VI ; des odelettes publiées entre 1831 et 1835 

alimente le chapitre VII, cependant que le chapitre VIII emprunte à deux opéra-

comiques et à un oratorio ; les chapitres IX à XV proviennent des récents Faux 

Saulniers, avec insertion de l’article sur les « vieilles ballades françaises », déjà publié 

trois fois, et adjonction de La Reine des poissons, issue d’un compte rendu critique” 

(III : 1080). Par comparaison à La Bohême galante, dont la forme est largement 

                                                 
704 De toute façon, Pandora, y compris La Pandora, reste dans un état incomplet de l’établissement 

du texte. 



 

 329

digressive et disparate705, les Petits Châteaux de Bohême sont centrés sur son itinéraire 

de poète divisé en trois « châteaux ». À noter que le chapitre « Les Poètes du XVIe 

siècle », publié d’abord en 1830, est réduit à presque rien dans les Petits Châteaux, en 

revanche, s’y ajoutent la version complète d’un poème, les « Papillons », une pièce de 

théâtre, « Corilla » et sept sonnets regroupés sous le titre « Mysticisme ». La Bohême 

galante joue un rôle pivot de l’oeuvre nervalienne avec, d’un côté, la recomposition des 

textes antérieurement publiés, et de l’autre, la redistribution de ses éléments dans 

quelques textes postérieurs : Contes et Facéties, Petits Châteaux et Les Filles du Feu. 

En outre, ces deux textes sont autobiographiques, ils contiennent des événements de 

la carrière littéraire de l’auteur. Cependant, l’écriture autobiographique ne s’appuie pas 

sur la diachronie générale, mais sur le parcours d’un poète d’autrefois devenu « un 

humble prosateur ». Nerval retrace sa carrière littéraire par fragments et portraits-

croquis. Les noms de ses anciens compagnons, ainsi que des personnes de son 

entourage, apparaissent tels quels : Houssaye, Théophile Gautier, Camille Rogier, 

Dumas, Meyerbeer... Au début, Nerval se rappelle l’époque du Doyenné – le quartier 

adossé au Louvre destiné à la destruction –, autour de 1835, sa jeunesse insouciante et 

heureuse vouée à la poésie. Il retrace le début de sa carrière littéraire y mêlant quelques 

camaradese et quelques jolies femmes désormais mortes. En tête de La Bohême, il 

donne un fait autobiographique en s’adressant à Arsène Houssaye706 :  

 

Mon ami, vous me demandez si je pourrais retrouver quelques-uns de mes anciens vers, et vous 

vous inquiétez même d’apprendre comment j’ai été poète, longtemps avant de devenir un humble 

prosateur. (III : 235)  

                                                 
705 Nerval réutilise entièrement son étude « Les Poètes du XVIe siècle » et la légende de « Le Reine de 

poissons », deux textes antérieurement publiés, insère son exposé sur la poésie et les chansons 

populaires, emprunte aussi des promenades au Valois aux Faux Saulniers. 
706 La dédicace « À Arsène Houssaye » se trouve explicitement après le titre dans La Bohême. Par 

contre, dans les Petits Châteaux, elle devient anonyme par « À un ami » en tête du texte, cependant, la 

dédicace explicite réapparaît plus loin aux « Odelettes ». 



 

 330

 

Quatre chapitres racontant des souvenirs du Doyenné sont repris sans grandes 

modifications dans les Petits Châteaux et occupent la première moitié du « Premier 

château ». Les chapitres « III. La reine de Saba » et « IV. Une femme en pleurs » 

racontent les tenants et les aboutissants de la Reine de Saba, à l’origine, livret d’opéra 

destinée à être mis en musique, devenu finalement conte oriental en prose dans « Les 

Nuits du Ramazan » du Voyage en Orient. À part Houssaye, Nerval cite Dumas, 

Meyerbeer, Rogier, etc. Au contraire des citations des poèmes et des références 

explicites à des patronymes, Nerval évoque de manière allusive des événements 

autobiographiques liés à « la reine de Saba ». De même, dans le « Troisième château » 

des Petits Châteaux, Nerval fait allusion aux douleurs liées à la crise qu’il a subie dans 

les sonnets de Mysticisme. Le chapitre « V. Interruption » est une transition pour 

introduire le suivant, « VI. Les poètes du XVIe siècle », un petit mémoire digressif 

consacré à “l’histoire de la poésie au XVIe siècle” (III : 243). Ce long chapitre707 ne 

figure pas dans les Petits Châteaux. Le chapitre « VII. Explications » devient le chapitre 

« V. Primavera » du « Premier château ». 

Les Petits Châteaux, sous-titré « Prose et poésie », sont un essai de “petits mémoires 

littéraires” (III : 419) répartis selon les « trois âges de poète » et constituant une 

autobiographie poétique sous le signe de la musicalité et du lyrisme. Nerval distingue 

trois types de compositions en retraçant sa carrière poétique et en réorganisant son 

existence selon son aventure intérieure plutôt que la chronologie réelle : odelettes, essai 

dramatique, sonnets et chansons, qui correspondent respectivement aux trois 

« châteaux » : celui de l’impasse du Doyenné de 1835, celui du théâtre, celui du 

diable708 ou de la jeunesse. Les trois âges du poète couvrent la période de 1830 à 1849, 

selon les dates des poèmes cités, et correspondent à trois saisons de sa carrière 

                                                 
707 Environ vingt pages : III : 244-264. 
708 Le château du diable insinue probablement la maison de santé où Nerval est interné. 



 

 331

littéraire : le printemps des odelettes, l’été du théâtre, et l’automne des sonnets 

ésotériques ou religieux, et des vers d’opéra chansons légères. 

Le titre Petits Châteaux de Bohême se rapporte à celui du roman de Nodier, Histoire 

du roi de Bohême et de ses sept châteaux709. Le « Premier château » est une version 

légèrement modifiée des quatre premiers chapitres et des chapitres VII et VIII de La 

Bohême, dans laquelle, les chapitres « V. Interruption » et « VI. Les Poètes du XVIe 

siècle » suivent une formule digressive et intercalaire. Dans les deux récits, nous 

retrouvons la réutilisation et la recomposition de textes antérieurs et le mélange de 

divers genres dans une même oeuvre. La prose, la poésie et le théâtre coexistent : 

Nerval regroupe ses poèmes anciens sous les titres Odelettes, Mysticisme et Lyrisme, et 

insére dans le « Second château » Corilla, une pièce de théâtre, qui était à l’origine « un 

acte d’opéra-comique ». Quelques vers d’Houssaye et de Ronsard sont aussi intercalés. 

Le deuxième chapitre du « Premier château » est consacré au portrait-croquis de son 

ami Théophile Gautier. Les Petits Châteaux, ainsi que La Bohême, sont le résultat d’une 

recomposition de fragments antérieurs, complétés de quelques éléments nouveaux. 
 

3) Évolution des Odelettes 

Le regroupement et la recomposition des Odelettes sont extrêmement complexes. Il 

ne s’agit pas ici d’analyser les Odelettes, mais de retracer leur mouvement de 

regroupement et de recomposition des poèmes publiés sous ce titre. 

Les Odelettes sont à l’origine une petite anthologie de sept poèmes de Nerval, publiée 

par lui-même dans l’Almanach des Muses en 1832 : « La Malade » (plus tard : « La 

Sérénade »), « Le Soleil et la gloire » (plus tard : « Le Point noir »), « Nobles et 

valets », « Le Réveil en voiture », « Le Relais », « Une allée du Luxembourg » et 

                                                 
709 Nerval fait référence explicitement à Nodier dans le « Troisième château » : “Château de cartes, 

château de Bohême, château en Espagne, — telles sont les premiers stations à parcourir pour tout poète. 

Comme ce fameux roi dont Charles Nodier a raconté l’histoire, nous en possédons au moins sept de 

ceux-là pendant le cours de notre vie errante, […]. (III : 438) 



 

 332

« Notre-Dame de Paris ». Puis quatre poèmes sont parus sous le titre « Odelettes » dans 

les Annales romantiques en 1835 : « Fantaisie », « Dans les bois !!! », « Le Vingt-Cinq 

Mars » et « La Grand-Mère ». « Fantaisie », poème le plus connu de toutes les odelettes, 

est publiée à quatre reprises entre 1832 et 1835. Des sept poèmes réunis dans 

l’ Almanach des Muses (1832), deux poèmes « La Malade » et « Le Soleil et la Gloire » 

sont repris dans La Bohême et les Petits Châteaux. Cependant, « Le Soleil et la Gloire » 

(plus tard « Le Point noir ») est le seul poème du premier groupe des sept « Odelettes », 

qui figure dans La Bohême. Et des quatre poèmes publiés dans les Annales romantiques 

(1835), « Dans les bois » est absent de La Bohême. En somme, des onze poèmes de 

jeunesse, cinq sont repris avec quelques modifications sous le titre « Odelettes 

rythmiques et lyriques » dans La Bohême en 1852, puis sous le titre « Odelettes » dans 

les Petits Châteaux en 1853 : « Avril », « Fantaisie », « Le Point noir », « La Grand-

Mère » et « La Sérénade ». Cependant, deux poèmes sont présentés comme des 

adaptations ou des imitations : « Le Point noir » est emprunté à Bürger710 et « La 

Sérénade », à d’Uhland. Mais ce dernier poème passe dans la section « Musique » de La 

Bohême et dans la section « Lyrisme » des Petits Châteaux, en conséquence, quatre 

seulement des onze poèmes initiaux entrent finalement dans les « Odelettes » de La 

Bohême. 

À ces quatre s’en ajoutent sept : « La Cousine », « Pensée de Byron », « Gaîté », 

« Politique, 1832 » (« Cour de Prison »), « Les Papillons », « Ni Bonjour, ni Bonsoir », 

« Les Cydalises ». « Les Papillons », parus dans Le Mercure de France au XIXe siècle 

en 1830, puis dans l’Hommage aux dames en 1831 et dans La France littéraire en 1833, 

sont écartés du premier regroupement des « Odelettes », mais cités en partie dans la 

« Musique » de La Bohême, puis intégrés en entier dans les « Odelettes » des Petits 

                                                 
710 En cas de « Le Point noir » (« Le Soleil et la gloire »), il faut une réserve pour adaptation ou 

imitation, car il n’existe pas le poème correspondant chez Bürger. Voir Claude Pichois et Michel Brix, 

Gérard de Nerval, Fayard, 1995, p. 84. 



 

 333

Châteaux. La « Politique, 1832 » est d’abord publiée sous le titre « Cour de Prison » 

dans Le Cabinet de lecture en 1831, elle n’est pas retenue dans le regroupement des 

années 1832-1835, mais finalement rerpise dans les dernières « Odelettes ».  

Les « Odelettes » de La Bohême sont reprises dans les Petits Chateaux, à ceci près 

que la dernière version des « Papillons », en dix strophes, est différentes de la première 

version en onze strophes. C’est le plus long des onez poèmes, il est divisé en trois 

parties, alors que la première version est sans division. En outre, la première strophe de 

la première version est éliminée dans la dernière version en laquelle la troisième partie 

est nouvelle. 

Des sept poèmes ajoutés aux « Odelettes », « Ni Bonjour, ni Bonsoir » est publié en 

1846 dans La Turquie, un album de lithogrphies de Camille Rogier avec une préface de 

Théophile Gautier, puis il paraît dans la Reuve des Deux Mondes en 1847, et est repris 

dans le chapitre « Le Matin et le Soir » de la troisième partie du Voyage en Orient en 

1851, avant d’entrer dans La Bohême en 1852. Au contraire des autres poèmes, « La 

Cousine », « Gaîté », « Les Cydalises » semblent paraître pour la première fois dans La 

Bohême711. 

 

Les « Odelettes » sont des poèmes courts, divisés en strophes, aux sujets fugaces et 

mélancoliques, et surtout à « la force concentrée », selon Nerval. Dans l’ensemble y 

domine la tristesse. Leur musicalité712 au rythme léger et clair mérite d’être remarquée. 

Pour Nerval, la période des « Odelettes » correspond au début de sa carrière romantique, 

c’est-à-dire aux premières années 1830713, tandis que sa dernière période poétique est 

marquée par le sonnet. Une remarque s’impose sur la redécouverte et la réhabilitation 

                                                 
711 Voir les notes des « Odelettes » des Petits Châteaux de l’édition de la Nouvelle Pléiade. 
712 Nerval relève l’origine de la musicalité des odelettes dans Petits Châteaux  : “Remarquez une 

chose, c’est que les odelettes se chantaient et devenaient même populaires, [...].” (III : 409) 
713 La période du petit Cénacle et du Doyenné entre 1831 et 1835. 



 

 334

des poètes de la Pléiade de la Renaissance, en particulier Ronsard714. Nerval dit dans La 

Bohême : “[...] en ce temps, je ronsardisais” (III : 264). Sainte-Beuve avait réuni ses 

articles publiés dans Le Globe en 1827-1828 dans son Tableau historique et critique de 

la poésie française [...] au XVIe siècle. Il y précise que l’odelette se caractérise par 

“l’alexandrin primitif à la césure variable, au libre enjambement, à la rime riche”715. 

Le regroupement sous le titre « Odelettes » est fondé sur des parentés formelles et 

thématiques. Selon la définition d’un article anonyme intitulé « Poètes décriés », publié 

dans La Tribune romantique en 1830, l’odelette est une “petite composition de vingt 

vers au plus et de huit à dix vers ordinairement, qui ne ressemble ni à l’épigramme ni au 

madrigal, et qui a seulement assez de rapport avec le sonnet de Ronsard et celui de M. 

Sainte-Beuve, qui est de même école. L’odelette, comme l’épigramme, ne contient 

qu’une pensée, mais une pensée de poésie, légère et brillante ; c’est souvent une 

comparaison dont chaque partie est une strophe, quelquefois encore une image 

gracieuse et fraîche d’où ressort une idée profonde et philosophique”716. Nerval lui 

même retrace ses sources en qualifiant les odelettes comme “petites odes de Ronsard” 

(III : 409) marquées par “la force concentrée” (III : 409) : “une forme classique, imitée 

par lui [Ronsard] d’Anacréon, de Bion, et, jusqu’à un certain point, d’Horace” (III : 

409). Selon Nerval, l’ode de Ronsard remonte à Pétrarque et même à Ovide. L’odelette, 

de caractère populaire, devient souvent la chanson. Nerval réhabililte cette forme 

désuète du XVIe sicèle717 et la renouvelle. 

Par ailleurs, quelques poèmes ont des traits autobiographiques qui évoquent le 

printemps de sa jeunesse mêlée de joies et de chagrins. Par son titre même, « Avril », 

                                                 
714 En 1830 Nerval publie son « Introduction » au Choix des poésies de Ronsard (...). 
715 Claude Pichois et Michel Brix, Dictionnaire Nerval, Du Lérot, 2006, p. 354. 
716 Cité par Claude Faisant, Mort et résurrection de la Pléiade, Honoré Champion , 1998, p. 550. 
717 “Il s’agissait alors pour nous, jeunes gens, de rehausser la vieille versification française, affaiblie 

par les langueurs du XVIIIe siècle, troublée par les brutalités des novateurs trop ardents ; mais il fallait 

aussi maintenir le droit antérieur de la littérature nationale dans ce qui se rapporte à l’invention et aux 

formes générales”. (III : 408-409) 



 

 335

antérieurement « Le Vingt-Cinq Mars », évoque le printemps renaissant. Jean-Luc 

Steinmetz relèvent divers éléments autobiographiques dans les « Odelettes » de la 

dernière version : “formes de souvenirs très personnels comme « Fantaisie », « La 

Grand Mère », « La Cousine » ; mémoire d’une de ses promenades aux environs de 

Paris (« Gaîté »), rappel maquillé d’un bref emprisonnement à Sainte-Pélage (« Cour de 

prison »), évocation des belles du temps passé (« Les Cydalises »), vignette du Voyage 

en Orient (« Ni bonjour ni bonsoir »)”718. Les « Odelettes » de La Bohême, qualifiées de 

« rythmiques et lyriques » en complément de titre, sont suivies de « Musique » 

composée de huit vers mis en musique et « Vieilles légendes » provenant des « Vieilles 

ballades françaises ». Par contre, dans les Petits Châteaux elles se trouvent sans aucune 

étiquette au chapitre « V. Primavera » du « Permier château », Nerval place le 

« Lyrisme », “dans la forme de l’odelette aimée, — sur le rythme sautillant d’un 

orchestre d’opéra”(III : 438), à la fin du « Troisième château », sans respecter l’odre 

chronologique de sa vie littéraire. De même que huit poèmes mis en musique, regroupés 

selon l’ordre chronologique719 dans La Bohême, les « Odelettes » nervaliennes ne sont 

pas sans rapport avec la chanson traditionnelle, marquée par la naïveté et la simplicité, 

destinées dès le départ au chant720. 

L’évolution des « Odelettes », depuis le premier regroupement dans l’Almanach des 

Muses (1832) et dans les Annales romantiques (1835) jusqu’à la dernière version de La 

Bohême (1852) et des Petits Châteaux (1853), révèle la manière dont Nerval fait une 

œuvre. D’abord, il regroupe sous le titre « Odelettes » des poèmes par des parentés 

formelles et thématiques, et selon le caractère autobiographique ou le lyrisme et la 

                                                 
718 Jean-Luc Steinmetz, « La double poésie de Gérard de Nerval », Médaillons nervaliens, Nizet, 

2003, p. 102-103. 
719 « Le Roi de Thulé » traduit en 1827, « Sérénade » publiée en 1830 sous le titre « Malade », les six 

« vers d’opéra » de Piquillo et des Monténégrins sont apparus en 1837 et 1849. 
720 Nerval manifeste son idée sur les odelettes mises en rapport avec le chant, au chapitre «V. 

Primavera ». Voir III : 409. 



 

 336

musicalité. En un second temps, il élimine et ajoute tel ou tel poème en fonction d’une 

certaine logique. La forme finale compte onze poèmes après plusieurs reprises et 

éliminations. Une autre remarque s’impose. Nerval publie à plusieurs reprises certains 

poèmes et en change parfois le titre. Le même genre de processus peut s’appliquer à un 

seul poème, par reprise et recomposition d’un quatrin ou d’un tercet. Prenons comme 

exemple « Delfica » dans Les Chimères. Ce poème se présenté sous le titre « Daphné » 

dans le « Mysticisme » des Petits Châteaux. « Daphné » dérive, avec quelques 

modifications721, de « Vers dorés » publié dans L’Artiste en 1845. Un autre poème 

portant le titre de « Vers dorés » se trouve dans les Petits Châteaux et dans Les 

Chimères, mais il est totalement différents de celui publié dans L’Artiste. Ce procédé se 

déploie sur plusieurs oeuvres publiées durant 1850-1855. 

 
4) Théâtre, sonnet, chanson et légende  

Corilla, une pièce dramatique inséréé dans le « Second château » des Petits 

Châteaux, et plus tard dans Les Filles du Feu. Cette pièce est d’abord publiée sous le 

titre Les Deux Rendez-vous, intermède dans La Presse en août 1839, puis dans La Revue 

pittoresque en février 1844. L’héroïne nommée Mercédès, dans les deux premières 

publications, devient Corilla dans les Petits Châteaux et Les Filles du Feu. Corilla est 

un acte d’opéra-comique en prose, destinée à la mise en musique mais jamais réalisée. 

Corilla est l’histoire d’une cantatrice qui a deux soupirants. L’un, Marcelli, simple 

mondain, est attiré surtout par la célébrité de l’actrice, et l’autre, Fabio, poète et 

musicien, est séduit par la femme idéalisée par l’effet de théâtre. Marcelli et Fabio ont 

un rendez-vous avec prima donna Corilla à la même heure, mais dans deux lieux 

différents. Le déguisement de Corilla en bouquetière entraîne un quiproquo et la 

                                                 
721 Dans le premier quatrin a lieu un changement des noms d’arbre et au niveau typographique deux 

noms “temple et temps” sont changés soit mis en miniscule dans « Vers dorés » soit en majuscule dans 

« Daphné » vice versa. 



 

 337

ressemblance entre cantatrice et bouquetière cause un dédoublement à Marcelli et à 

Fabio. Dans Corilla, l’identité se lie à l’apparence et au métier plutôt qu’au propre 

d’une personne. 
 

Trois sonnets, « Le Christ aux oliviers », « Daphné » (titrée « Delfica » dans Les 

Chimères) et les « Vers dorés » dans le « Msyticisme » du « Troisième château », 

correspondent au « château du diable » marqué par la première crise avérée de 1841. 

Plubliés d’abord dans L’Artiste entre 1844 et 1845, ils sont rerpris dans les Petits 

Châteaux, puis avec quelques modifications dans Les Chimères en 1854. Ces trois 

sonnets relèvent de l’âge d’adulte en quête de l’histoire universelle ou de l’univers 

religieux et mystique, tandis que les odelettes concernent essentiellement la jeunesse 

chantant la joie et la douleur. Le sonnet, que Nerval pratique depuis 1841, est la forme 

de prédilection dans sa poésie de la dernière période. 

Les huit chansons722 du chapitre « VIII. Musique » de La Bohême réapparaissent 

dans le Lyrisme du « troisième château » des Petits Châteaux. Cependant, Nerval ne 

retient que quatre chants723  mis en musique : « Espagne », « Choeur d’amour », 

« Chanson gothique », « La Sérénade ». 
 

Les chansons citées dans la « Légende française » et les « Vieilles chansons du 

pays »724 des Faux Saulniers ont d’abord été publiées sous le titre de « Les Vieilles 

Ballades françaises » le 10 juillet 1842 dans La Sylphide. Elles sont redistribuées aux 

chapitres « X. Vieilles légendes » et « XI. Vieilles légendes françaises (suite) » de La 

                                                 
722 De huit poèmes, « Le Roi de Thulé » et « La Sérénade » sont une traduction.  
723 Les quatre chansons écartées dans les Petits Châteaux sont « Le Roi de Thulé », « Chant des 

femmes en Illyrie », « Chant Monténégrin », « Choeur souterrain ». 
724 La « Légende française » comprend deux chansons déjà citées aux « Vieilles Ballades françaises » 

Le duc(roi) Loys et Dessous les rosiers blancs. Aux « Vieilles chansons du pays », Nerval reprend 

Dessous les rosiers blancs et introduit d’autres chansons qui n’avaient pas été citées Après ma journée 

faite... et C’était un cavalier. 



 

 338

Bohême. Le chapitre XI reprend la quasi-totalité aux « Vieilles Ballades françaises », 

sauf Le roi Loys et Dessous les rosiers blancs, qui entrent dans le chapitre X avec 

quelques suppressions et modifications, faites surtout dans la dernière chanson. Les 

deux chapitres de La Bohême entrent à leur tour dans Angélique (« Septième Lettre : Le 

roi Loys. — Dessous les rosiers blancs ») et dans Sylvie (« Chansons et légendes du 

Valois »), Nerval y opère, à sa manière habituelle, quelques suppressions et additions725. 

Dans le dernier et quinzième chapitre de La Bohême, intitulé « Ver »726, le conte 

narré par Sylvain aux vanniers est un texte qui a été publié pour la première fois dans Le 

National du 29 décembre 1850 ; intitulé La Reine des poissons il figure comme un texte 

indépendant dans les Contes et facéties, volume enregistré par la Bibliographie de la 

France du 2 décembre 1852, et encore dans les « Chansons et légendes du Valois » à la 

suite de Sylvie. 

 

C’est ainsi que Nerval parvient à inventer une forme nouvelle par reprise et 

réorganisation des Faux Saulniers et de La Bohême, entre 1853 et 1854. Dans cette 

perspective, ces deux oeuvres servent de récit-matrice des oeuvres nervaliennes de la 

dernière période. Si bien que les derniers textes nervaliens sont marqués par la 

macrotextualité. Nerval effectue un brassage vertigineux entre ses propres textes et 

même à l’intérieur de certains d’entre eux. Son procédé relève de cette formule de 

Gérard Genette relevée dans ses Palimpsestes : “De la première esquisse à la dernière 

correction, la génèse d’un texte est une affaire d’auto-hypertextualité”727. 

                                                 
725 Nerval élimine les deux chansons : « Ce sont les filles de La Rochelle » et « À Tours en Touraine » 

et ajoute les deux autres : « Quand Biron voulut danser » et « La belle était assise ». 
726 Le quatorzième chapitre porte également « Ver » dans La Bohême galante. 
727 Gérard Genette, Palimpesestes, p. 551. 



 

 339

 

2. Intertextualité et macrotextualité dans le récit nervalien 

1) Inertextualité nervalienne 

Le lecteur joue un rôle primordial dans la lecture de l’intertextualité, car la référence 

implicite à d’autres textes n’est perceptible qu’au lecteur instruit. L’allusion, « emprunt 

non littéral et non explicite », est plus difficile à repérér dans le texte d’accueil que la 

citation, le plagiat et la référence. Une réécriture est d’autant plus difficile à deviner que 

les intertextes y sont parfois hermétiquement bricolés au point d’être transformés par 

une appropriation ne laissant pas de traces visibles. Nerval réécrit fréquemment et 

constamment en faisant des emprunts à divers intertextes sans les citer explicitement. 

Comme nous l’avons relevé dans le chapitre précédent, dans le Voyage en Orient, 

Nerval s’appuie principalement sur l’emprunt non explicite (le plagiat) pour la mise en 

scène d’un mariage au Caire et les légendes des Pyramides, et sur la réécriture pour trois 

contes fictionnels : « Le Songe de Polyphile », l’« Histoire du calife Hakem » et 

l’« Histoire de la reine du Matin ». Dans Les Faux Saulniers, Nerval transcrit quasi 

littéralement la Confession d’Angélique pour l’« Histoire d’Angélique », et refond et 

reconstruit plusieurs hypotextes pour l’« Histoire de Bucquoy ». 

On sait que, selon le « Carnet du Caire », Nerval a fait de nombreuses lectures des 

documents orientalistes avant et après sont voyage en Orient, même sur place pendant 

son séjour au Caire. Par exemple, il emprunte massivement pour son récit à William 

Lane, Account of the Manners and Customs of the Modern Egyptians (1837) et à  

D’Herbelot, Bibliothèque orientale728. 

La multiplication des références à d’autres auteurs et à d’autres textes est un des traits 

les plus saillants du récit nervalien. Établir la liste exhaustive des références serait un 

long travail, et ce n’est pas notre visée. On peut citer pour le Voyage en Orient, de 

                                                 
728 Paru en 1697, la Bibliothèque orientale est rééditée et complétée en 1776, 1777-1779, 1781-1783. 



 

 340

Homère à Lamartine en passant par Mille et Une Nuits, Sterne, Casanova, le capitaine 

Cook, Hoffmann, Goethe, Heine, Mme de Staël, Nodier… Nerval, comme ses 

contemprains romantiques, pratique de manière habituelle le plagiat et la réécriture en 

s’appropriant les textes orientalistes, dans la plupart des cas sans préciser leurs sources. 

Cependant, l’emprunt nervalien ne consiste pas à piller purement et simplement d’autres 

textes. Nerval ne se contente pas d’emprunter à d’autres et de reprendre des lieux 

communs, il apporte du nouveau en relançant ces éléments anciens dans un autre circuit. 

Aussi parvient-il à inventer sa propre version à partir des modèles comme on le voit 

dans « Le Songe de Polyphile », « Histoire de Hakem », « Histoire de la reine du 

Matin ». “Les textes de Nerval sont certes composés de citations et d’emprunts, mais 

n’en constituent pas pour autant une banale juxtaposition ou compilation. La matière 

première est insérée dans un nouveau contexte et ce travail ajoute de la valeur aux 

objets traités”729. Ainsi, la réécriture n’apporte pas seulement une valeur ajoutée aux 

intertextes, mais aussi un nouveau sens dans un nouveau moule. 

Nerval emprunte d’abord des matières premières à des intertextes, et la citation et la 

référence, faciles à repérer, en relèvent ; puis il les réécrit, c’est-à-dire fait des 

transciptions, des traductions, des adaptations, des transpositions, à travers lesquelles il 

les transforme, les arrange, les réorganise et les recompose sur le plan thématico-formel.  

La deuxième opération d’intertextualité se caractérise par l’appropriation d’intertextes. 

Une spécificité de l’intertextualité nervalienne se trouve dans la recomposition ou la 

réorganisation de ses propres textes antérieurs, d’une part par suppression de morceaux 

anciens, et d’autre part par ajout de quelques nouveaux éléments, comme dans les Petits 

Châteaux, par exemple. C’est ainsi que Nerval parvient à créer de nouveaux textes : 

Voyage en Orient730, Les Faux Saulniers, Lorely, La Bohême galante, Petits Châteaux 

                                                 
729 Martin Zimmermann, Nerval le lecteur de Heine, l’Harmattan, 1999, p. 80.  
730 Sur l’évolution de « Lettres de voyage » au Voyage en Orient, voir Hisashi Mizuno, Nerval, 

l’écriture du voyage, Honoré Champion, 2003. 



 

 341

de Bohême, etc. La dernière période de Nerval est marquée par la recompostion de ses 

textes antérieurs et par la redistribution des éléments de ceux-ci à des textes postérieurs : 

Les Faux Saulniers et La Bohême galante. 
 

2) Référence 

Le Voyage en Orient repose sur nombre d’ouvrages orientalistes731 ; en revanche, 

dans Les Faux Saulniers, Nerval utilise des documents rares et oubliés, et les met en 

lumière dans une nouvelle optique. De toutes les pratiques intertextuelles, la référence 

apparaît à l’évidence la plus fréquente dans le récit nervalien. Nerval y recourt 

constamment, jusqu’à l’exces, surtout à des pièces de théâtre. Par exemple, au début 

d’Aurélia, Nerval fait référence explicitement à ses trois modèles poétiques : 

Memorabilia de Swendenborg, La Divine Comédie de Dante et L’Âne d’or d’Apulée. 

Dans le récit de voyage, il s’appuie sur d’incessantes références, afin d’éviter la redite 

de discours antérieurs ou de ménager la description pour l’économie narrative. Ainsi, le 

narrateur recommande à son destinataire de lire Sterne et Casanova pour se distraire 

avec des intrigues amoureuses au début des « Amours de Vienne », tout en vouant son 

récit à donner ses impressions sentimentales. De plus, le narrateur-voyageur parle de sa 

manière d’écrire en renvoyant au journal de bord du capitaine Cook732, qui relate au jour 

le jour les incidents quotidients. 

                                                 
731 Michel Jeanneret affirme l’aspect intertextuel du Voyage en Orient : “De nombreux épisodes, 

pourtant rapportés à la première personne, sont purement fictifs. Et nous savons qu’une bonne partie de 

l’information de Nerval, d’origine livresque, est empruntée. Les expériences qu’il s’attribue sont souvent 

celles des autres et son matériel ethnographique — mariages, esclaves, religion... — de seconde main”. 

Michel Jeanneret, « Introduction » du Voyage en Orient (GF Flammarion, vol. 1), p. 33. 
732 Le récit de voyage du capitaine Cook, qui compte nombreuses versions, est un bon exemple de la 

réécriture du voyage à plusieurs mains à partir du journal de bord, sans dénaturer le journal authentique 

écrit par Cook. Notamment l’édition Hawkesworth est le résultat d’une compilation, une amputation et 

une recomposition des notes de Cook. Voir Anne-Gaëlle Weber, op. cit., p. 26-28. 



 

 342

Les références à des intertextes se multiplient, lorsque Nerval présente une pièce de 

théâtre contemporaine dans ses textes. Prenons la présentation des spectacles dans « Les 

Amours de Vienne ». Le voyageur nervalien est un grand amateur de spectacles, et 

chaque ville a pour lui son spectacle. Dans Pandora, Vienne est la ville-théâtre, et elle 

est, en tant que telle, incarné par Pandora, l’héroïne-actrice, qui joue le rôle principal 

dans les charades en action de Madame Sorbet de Théodore Leclercq. Lorsque Nerval 

présente une pièce de théâtre, il ne manque pas de se référer à d’autres pièces 

contemporaines ou anciennes733. 

En outre, une description ou un itinéraire sont souvent substitués par une simple 

référence à un auteur ou à un ouvrage. Le voyageur nervalien saute la description de 

Trieste qu’il ne visite pas réellement, la remplace par une référence à Jean Sbogar et à 

Mademoiselle de Marsan de Charles Nodier. De même, l’apparition et la disparution 

d’un personnage servent à faire allusion à un itinéraire hypothétique et futur. La visite 

de la Haute-Égypte laisse place à un officier allemand visitant cette région. Le voyage 

en Espagne, non entrepris par le voyageur nervalien, est sous-entendu à travers un 

consul qui est mort dans ce pays. La chanson d’un Arménien734, compagnon de bord sur 

La Santa-Barbara, donne au voyageur nervalien, qui pourtant n’en comprend pas les 

paroles, un avant-goût de Constantinople. Elle l’attire comme le chant des sirènes : 

“Cette voix, c’était l’annonce lointaine de nouvelles populations, de nouveaux rivages ; 

j’entrevoyais déjà, comme en un mirage, la reine du Bosphore parmi ses eaux bleues et 

sa sombre verdure, […]” (II : 420). L’itinéraire manquant de Jérusalem est 

indirectement suppléé par le pèlerinage d’un pope grec et sa femme, que le narrateur 

rencontre sur le paquebot partant de Beyrouth pour Saint-Jean-d’Acre. Le voyageur 

nervalien se contente de regarder “l’étoile du matin levée sur le village de Nazareth, 

                                                 
733 Voir « « Les Amours de Vienne » et Pandora » de notre thèse. 
734 L’Arménien appartient au personnage qui, une fois disparu quelques temps, réapparaît sur 

l’horizon du récit. 



 

 343

distant seulement de huit lieues” (II : 576) au lieu d’y aller. Enfin, le voyage imaginaire 

dans le monde antique mythico-religieux se réalise à travers quatre contes, et quatre 

récits d’aventures représentent des expériences que le voyageur nervalien n’a pas 

vécues lui-même pendant son voyage. 

Dans Les Faux Saulniers, l’auteur expose, au début du récit, ce que va être son 

feuilleton : un récit historique non romanesque. De là, il lui faut prouver sa sincérité en 

n’écrivant qu’à partir d’emprunts et de références à des documents authentiques. Au 

contraire de ce qu’il annonce, Nerval transforme certains documents consultés à travers 

le résumé735, l’adaptation736, et le déplacement737. L’authenticité du récit ne doit pas 

seulement reposer sur la véracité de documents, mais encore sur l’attitude de l’auteur à 

leur égard, qu’ils soient imprimés ou manuscrits. Cependant, la multiplication des 

documents consultés ne prouve pas nécessairement l’authenticité du récit historique. Il 

importe pour l’auteur de continuer son feuilleton sans enfreindre la loi prohibitive. Sa 

stratégie d’écriture historienne est constituée de références et d’emprunts, de manière à 

ne pas produire un récit romanesque. Mais son écriture ne consiste pas uniquement dans 

la citation explicite sans retouches, puisque Nerval effectue une certaine transformation 

sous forme de réécriture ou de recomposition. 

 
3) Réécriture et recomposition 

L’« Histoire d’Angélique de Longueval » a deux textes originels : la Confession 

d’Angélique et la biographie du père Célestin de Goussencourt. La première existe de 

plus en deux versions : le manuscrit autographe d’Angélique et le texte publié dans la 

Revue rétrospective. L’« Histoire de l’abbé de Bucquoy », c’est-à-dire la vie de l’abbé 

                                                 
735 Il s’agit du cas de la Confession d’Angélique. 
736 Une mise en scène dialoguée de l’« Affaire Le Pileur ». 
737  Aux épisodes du séjour de l’abbé provenant de L’Inquisition française de Constantin de 

Renneville, Nerval déplace le théâtre de la scène de Vincennes à la Bastille. Voir Jacques Bony, Le 

Dossier des  Faux Saulniers, Presses Universitaires de Namur, 1984. 



 

 344

de Bucquoy est tirée de la « Biographie Michaud », emprunte massivement et librement, 

surtout dans « L’Enfer des vivants », à l’Histoire de la Bastille depuis sa fondation 

1374 jusqu’à sa destruction 1789738 et à l’Inquisition française de Constantin de 

Renneville (Amsterdam et Leide, 1724, 4 vol. Et 1 vol. de supplément). Le dernier 

ouvrage est “sans rapport avec l’Histoire de l’abbé, mais largement utilisé par Gérard 

qui en a introduit des épisodes dans le récit du séjour de l’abbé de Bucquoy à la Bastille, 

[…]” 739 . Pour l’« Histoire d’Angélique », Nerval transcrit quasi littéralement le 

manuscrit de la Confession d’Angélique en comblant certaines lacunes par la biographie 

du père célestin de Goussencourt. Ce récit se divise en deux parties : l’une est la 

transcription de la Confession en discours rapporté, l’autre, un sommaire et un 

commentaire par l’auteur. Cependant, Nerval modifie, arrange, supprime et déforme 

parfois le texte-origine, et même invente en partie, par exemple, les généalogies des 

Longueval et des Bucquoy, tandis que l’« Histoire de Bucquoy » est une biographie 

fictionnelle fondée sur une réécirutre de plusieurs intertextes. 

En revanche, des éléments des Faux Saulniers sont répartis en un ensemble narratif 

autonome dans d’autres œuvres. Accueillant, d’une part, des textes antérieurement 

publiés, ce texte hybride fournit, d’autre part, des éléments à des textes postérieurs : La 

Bohême galante, Petits Château de Bohême, Histoire de l’abbé de Bucquoy, 

Angélique...  

Considérons la redistribution d’éléments des Faux Saulniers dans plusieurs ouvrages. 

En 1852, l’« Histoire de l’abbé de Bucquoy » est insérée dans Les Illuminés comme une 

biographie indépendante, sous le même titre ; l’épisode des « Masques d’Arlequin » 

entre à son tour dans Lorely (« Scènes de la vie allemande ») ; la partie de « Senlis » 

                                                 
738 Publiée par Auguste Arnould, Jules-Édouard Alboize de Pujol et Auguste Maquet, en 8 vol., 1844. 
739 Jacques Bony, Le Dossier des Faux Sauliniers, p. 9. 



 

 345

supprimant le dernier paragraphe740, réapparaît au chapitre « IX. Un jour à Senlis » de 

La Bohême en 1852. Maints chapitres – « Légende française », « Les Promenades », 

« L’abbaye de Châalis », « Ermenonville », « Le château d’Ermenonville », « Les 

Illuminés », « Le roi de Prusse », « Gabrielle et Rousseau », « Les tombes », « Les 

abbés de Châalis », « Vieilles chansons du pays » –, sont repris quasi totalement, à de 

rares exceptions près, dans trois chapitres de La Bohême : « XII. Visite à 

Ermenonville », « XIII. Ermenonville », « XIV. Ver »741. Et l’« Histoire d’Angélique » 

est intégrée sous une forme contractée dans la nouvelle Angélique des Filles du Feu en 

1854. Ce texte reprend à peu près un tiers des Faux Saulniers, alors que l’ « Histoire de 

Bucquoy » et les anecdotes concernant la censure n’y sont pas intégrées. Angélique se 

présente en douze lettres « À M.L.D. », ce qui s’entend probablement « À M. Le 

Directeur », tandis que la forme épistolaire, mélangée au journal et au récit, est bien 

atténuée dans Les Faux Saulniers, dont le premier feuilleton s’intitule « Au Directeur du 

National ». 

Nerval n’emprunte pas seulement aux intertextes d’autrui, mais aussi réutilise ses 

propres textes antérieurs au profit d’un nouveau texte. Dans cette perspective, Les Faux 

Saulniers constituent un récit-matrice des textes nervaliens, parce que d’abord ils 

accueillent comme composantes ses textes antérieurement publiés, et qu’ensuite la 

plupart de leurs éléments sont redistribués dans d’autres textes postérieurs. 

 

                                                 
740 Au dernier paragraphe, supprimé à La Bohême, de la partie concernant Senlis (II : 58) des Faux 

Saulniers, Délphine, “la demoiselle blonde” d’origine aristocratique, devient plus tard Adrienne dans 

Sylvie. 
741 La reprise des Faux Saulniers se termine à la moitié du chapitre « XIV. Vers », jusqu’à la première 

chanson citée. Après la deuxième chanson, Nerval reprend Les Faux Saulniers. À partir de ce 

paragraphe : “Au sortir de la forêt, nous nous sommes trouvés dans les terres labourées.”, jusqu’à “Nous 

vîmes là que nous étions bien tombés.” (III : 304) Au reste de chapitre, Nerval introduit d’autres 

chansons avec ses commentaires. 



 

 346

4) Ressouvenirs 

La manière originale de faire une oeuvre de Nerval se conforme à la propre formule : 

“Inventer au fond c’est se ressouvenir” (III : 451), – formule d’un moraliste qu’il cite 

dans « À Alexandre Dumas ». Les souvenirs nervaliens ressurgissent subrepticement au 

fil de l’itinéraire, à mesure que le promeneur se déplace. Eparpillés et dispersés, ils se 

revivifient furtivement en une mémoire involontaire, surtout lorsqu’ils sont liés à des 

sentiments affectifs. Cependant, les souvenirs personnels s’unissent constamment aux 

souvenirs historiques ou à la mémoire collective, par exemple dans Les Faux Saulniers, 

Sylvie, les Promenades et Souvenirs. Ce qui compte dans le ressouvenir nervalien “qui 

trouve sa légitimité, sa vérité relative, dans l’actualité présente, en l’occurrence dans 

l’expérience compensatrice d’une dépossession d’identité” 742, c’est qu’il s’associe 

immédiatement à l’acte d’écriture, voire à l’invention. Ainsi, le ressouvenir réactualise 

des souvenirs sous-jacents, disséminées, qui restent enfouis, à moins qu’on se les 

rappelle. L’imagination joue un rôle essentiel dans cette réactualisation. C’est à travers 

le ressouvenir que Nerval arrive à récupérer et à réanimer des souvenirs disséminés ou 

fragmentaires, et retrouver certains sens perdus. Du point de vue de l’opération 

intertextuelle, le ressouvenir correspond à la recomposition ou à la réécriture. Ainsi, se 

ressouvenir, ce n’est au fond que réécrire ou recomposer des fragments dispersés et 

ensevelis dans sa mémoire.  

Dans cette perspective, la fameuse scène d’Aurélia, où le narrateur retrouve son 

identité en rangeant les objets ramassés dans sa cellule de clinique, est significative. Il 

se sent euphorique devant les débris de ses diverses fortunes :  

 

Je me suis plu pendant quelques jours à ranger tout cela, à créer dans la mansarde étroite un 

ensemble bizarre qui tient du palais et de la chaumière, et qui résume assez bien mon existence 

errante. (III : 742)  

 

                                                 
742 Philippe Destruel, L’Écriture nervalienne du temps, p. 226. 



 

 347

Le narrateur énumère les pièces disséminées, intimement liées à ses souvenirs et les 

remet en place dans sa petite chambre ; puis il les recompose en une mosaïque 

condensée qui représente sa vie errante. Après avoir classé tout ce qu’il a possédé, il 

construit sa “tour de Babel en deux cent volumes” (III : 743). À la fin, il retrouve ses 

lettres ; “ces caractères jaunis, ces brouillons effacés, ces lettres à demi froissées” (III : 

743), c’est le trésor de son seul amour, cependant, “Bien des lettres manquent, bien 

d’autres sont déchirées ou raturées [...]” (III : 743).  

Cette scène représente l’atelier où l’écrivain invente. Il parvient à créer son œuvre à 

travers l’acte de se ressouvenir. À l’inverse, le lecteur doit réorganiser et recomposer les 

pièces de puzzle dispersées, laissées en désordre par l’auteur. Il lui faut retrouver un 

sens oublié ou perdu à travers la relecture, qui correspond au ressouvenir, à la 

recomposition ou à la réécriture. La lecture du texte nervalien consiste essentiellement à 

retrouver le temps perdu ou le sens oublié à travers la relecture, car le récit ne prend 

sens que lorsqu’il est relu. 



 

 348

Chapitre 4. Modernité du voyage nervalien  

 

1. Voyage littéraire nervalien 

1) Voyageur moderne : fantaisiste 

Le voyageur nervalien est avant tout un coureur qui ne s’arrête jamais, un voyageur 

infatigable aux semelles de vent : un grand périple dans le Voyage en Orient ; un Grand 

Tour européen dans Lorely ; des pérégrinations dans Paris et ses alentours dans Les 

Faux Saulniers ; une suite de mouvements déambulatoires dans Paris et un itinéraire 

fantaisiste au Valois dans Les Nuits d’octobre ; des promenades solitaires vagabondes 

dans les Promenades et Souvenirs ; des déplacements incessants vertigineux à Vienne le 

jour de la Saint-Sylvestre dans Pandora et des errances déchaînées et forcenées à 

l’intérieur de Paris dans Aurélia. Cela donne l’impression de mouvement sans fin ni 

pause, au point d’en éprouver un vertige, un égarement. Le voyageur nervalien, 

imprudent et aventurier, court le risque d’être arrêté sans passeport lors d’un 

changement subit de direction au Valois, et manque de se perdre dans les rues 

labyrinthiques du Caire sans drogman ni ânier, à la poursuite de deux femmes 

inconnues voilées. S’il ne perd jamais le sens de l’humour, même dans les moments 

difficiles, c’est qu’il lui suffit d’évoquer son expérience de voyageur en Orient. 

Anticonformiste743, il ne suit pas le même itinéraire que ses prédécesseurs et s’efforce 

d’éviter autant que possible les images du voyage traditionnel pour se démarquer d’eux. 

Il s’aventure volontairement vers l’inconnu au lieu de suivre un trajet assuré, se mêle à 

la foule au Caire, déambule Paris la nuit à la découverte d’une vie des bas-fonds, fait un 

large détour en se déplaçant au Valois, en choisissant une ligne courbe à la place d’une 

ligne droite. Le chemin de traverse n’est pas toujours le chemin le plus court. Son petit 

                                                 
743 Par exemple, le voyageur nervalien part de Paris “en plein novembre” peu favorable à se 

déplacer en sécurité dans le Voyage en Orient. 



 

 349

voyage dans Paris et ses alentours se déroule sous forme de pérégrinations, promenades, 

déambulations ou errances. Le voyageur nervalien est un voyageur moderne ou un anti-

voyageur, eu égard à sa manière de se déplacer et à son comportement. 

Le voyage en Orient commence sous le signe de mésaventures plus ou moins 

théâtralisées, survenues au cours de la route de Paris à Genève. Dans Les Nuits, un petit 

voyage à Meaux débouche, par hasard (suite à un changement d’horaires du train), dans 

l’enfer parisien, où se poursuit alors une odyssée à la recherche du « vrai absolu », puis 

les déambulations parisiennes se muent en vagabondage dans le Valois, et se retournent 

à la fin en un voyage intérieur (“Une voix grave me rappelle à moi-même” (III : 342)) 

qui corrige les “excès d’un réalisme trop absolu” (III : 351). Dans les Promenades, les 

déplacements faits sous prétexte de chercher un domicile sûr se changent en 

promenades solitaires d’une quête d’identité. Dans Les Faux Saulniers, les informations 

fallacieuses des laveuses à Ver fourvoient le narrateur et son ami Sylvain, d’origine 

valoise, au cours de leurs promenades dans le Valois. Un détour ou un égarement sont 

pour le narrateur prétextes à prolonger son voyage pour parler de lui-même ou du pays 

de son enfance. 

Le voyageur nervalien est donc un fantaisiste qui se déplace à sa guise selon son 

humeur. Il annonce sa manière de se déplacer et son attitude de voyageur au début du 

Voyage en Orient : il ne se soucie guère de manquer son véhicule ni de faire un grand 

détour744. La présentation de diverses voitures en est un bon exemple au premier 

chapitre de la première partie, intitulé « Route de Genève ». Pour aller de Paris à 

Genève, il laisse de côté les moyens les plus rapides et les plus sûrs, c’est-à-dire le train 

                                                 
744 “Seulement, imagine-toi l’imprudence d’un voyageur qui, trop capricieux pour consentir à suivre 

la ligne, à peu près droite, des chemins de fer, s’abandonne à toutes les chances des diligences, plus ou 

moins pleines, qui pourront passer le lendemain ! Ce hardi compagnon laisse partir sans regret le 

Laffite et Caillard rapide, qui l’avait amené à une table d’hôte bien servie ; il sourit au malheur des 

autres convives, forcés de laisser la moitié du dîner, et trinque en paix avec les trois ou quatre habitués, 

pensionnaires de l’établissement, qui ont encore une heure à rester à table.” (II : 173) 



 

 350

et le bateau à vapeur, et s’abandonne volontairement aux diligences. Après le Laffitte et 

Caillard, la Générale, la Berline, se présente en dernier la Chalonnaise. C’est, 

d’Auxerre à Chalon-sur-Saône, “la doyenne des voitures de France”, “digne de figurer 

dans un musée, auprès des fusils à rouet, des canons à pierre et des presses en bois” (II : 

174). Et le courrier (la poste) de Pont-d’Ain à Genève est “un simple panier suspendu 

sur un vieux train de voiture, excellent pour contenir les paquets et les lettres” (II : 177), 

mais affreux pour le voyageur. Le voyageur nervalien laisse partir le Laffittte et 

Caillard à Auxerre, dîne tranquillement, va au théâtre, et le lendemain ne prend pas 

l’une des premières voitures, arguant de telle ou telle raison pour renvoyer à plus tard 

son départ. Enfin, contraint de prendre la Chalonnaise, moins rapide et moins 

confortable que les autres, il se console en considérant qu’il a eu le temps de dîner avant 

le départ. Il ne se hâte guère, au contraire même s’attarde exprès : il s’agit d’un anti-

voyageur qui défie l’ordre établi, et avance en digressant. 

L’itinéraire de Paris à Genève forme une véritable “géographie magique”. De Chalon, 

au lieu d’aller directement à Lyon par le bateau à vapeur, il s’arrête à Mâcon, d’où il 

part pour Bourg. À Bourg, il prend une traverse, qui fait un grand coude, à la place de la 

route officielle qui relie Lyon à Genève. De Bourg à Pont-d’Ain, il prend la patache, et 

enfin arrive à Ferney par la poste. De Ferney, il va à Genève par l’omnibus. Mais ce qui 

a l’air d’un raccourci n’est pas toujours le chemin qui prend le moins de temps. Voici un 

chemin de traverse qui cause une perte de temps de dix heures :  

 

[...], de Bourg à Genève, il n’y a pas de voitures directes. Fais un détour de dix-huit lieues vers 

Lyon, un retour de quinze lieues vers Pon-d’Ain, et tu résoudras le problème en perdant dix 

heures. (II : 176) 

 

Le voyageur nervalien “ce hardi compagnon” a l’audace d’inventer des incidents de 

route en laissant partir un véhicule plus confortable ou en le manquant à dessein sous 



 

 351

prétexte de finir son repas. Le penchant fantaisiste se présente explicitement au début du 

Voyage en Orient :  

 

J’aime à dépendre un peu du hasard : l’exactitude numérotée des stations des chemins de fer, la 

précision des bateaux à vapeur arrivant à l’heure et à jour fixe, ne réjouissent guère un poète, ni un 

peintre, ni même un simple archéologue, ou collectionneur comme je suis. (II : 182) 

 

Le hasard joue un rôle important dans le voyage humoristique, tandis que l’itinéraire 

du voyage traditionnel est au préalable établi. L’itinéraire du voyageur nervalien est 

aléatoire, il n’est pas fixé avant le départ, de sorte que son voyage tourne parfois au 

vagabondage ou à l’errance – surtout dans Paris et le Valois. Le but du voyage n’est pas 

d’avance déterminé et se révèle toujours tardivement. De plus, le motif initial se 

transforme plus tard en un prétexte. Ainsi, un voyage à Meaux n’est qu’un prétexte pour 

aller à Creil, car Meaux n’est pas la destination, mais un lieu de correspondance pour 

Creil. Le vrai but est d’assister à la chasse à la loutre à Creil, mais le voyageur arrive 

trop tard pour y participer. Qui plus est, ce but ne s’avère aussi qu’un leurre de voyage. 

C’est un voyage ou un prétexte pour parler de “l’histoire fidèle de trois nuits d’octobre” 

et des “excès d’un réalisme trop absolu” (III : 351). De même, les promenades solitaires 

sont un prétexte pour se confesser dans les Promenades. 

L’itinéraire des Nuits est constitué de deux volets, dont le premier est une  

déambulation parisienne et le deuxième une errance valoisienne. De trois pôles de ce 

voyage, Paris, Meaux et Creil, le dernier est élidé, – bien qu’un récit sommaire rapporte 

après coup l’arrivée trop tard à Creil pour la chasse à la loutre –, car le récit se termine à 

Senlis, où le narrateur est libéré après avoir été arrêté à Crespy, sans passeport. 

La déambulation occupe une place importante dans le voyage nervalien. Et la marche 

à pied désoeuvrée, à l’aventure, convient parfaitement au déplacement à l’intérieur 

d’une ville et donne une couleur fantaisiste à l’écriture du voyage. Le voyageur 

nervalien découvre par hasard des curiosités inattendues à Liège et à Weimar, au Caire, 



 

 352

à Constantinople…, et redécouvre son passé et son moi au cours de promenades sans 

but à Paris, Saint-Germain, Senlis, Ermenonville... À force d’errer dans Vienne, Paris, 

Naples et le Valois, il devient enfin “le héros de quelque aventure” (III : 607). 

Voici l’itinéraire des Nuits d’octobre. Suite à un changement d’horaires du chemin de 

fer de Strasbourg, le narrateur manque son train et décide de retourner vers le centre de 

Paris. Son trajet forme un zigzag sans but apparent, de même que son récit se développe 

de manière digressive. Parti de la gare de l’Est l’après-midi, il redescend la rue 

d’Hauteville, et manque à nouveau l’omnibus de trois heures, pendant qu’il discute un 

ami flâneur, rencontré par hasard au boulevard Montmartre. Il ne se soucie guère 

d’avoir à deux reprises manqué le train. Il dîne avec son ami au restaurant Désiré et 

Baurain, situé au coin du boulevard Poissonnière et de la rue Montmartre745, et y lit un 

article à la Dickens, écrit sous le signe du « vrai absolu ». Cette lecture le conduit à 

explorer le Paris nocturne et à se lancer une tentative d’écriture réaliste. 

Au lieu de rentrer chez lui, le narrateur poursuit sa flânerie nocturne avec son 

compangon, dans l’attente du premier train de 7 heures du matin. Ils décident de souper 

plus tard chez le rôtisseur de la rue Saint-Honoré, ouvert jusqu’à 2 heures du matin. En 

attendant, ils passent au Palais-Royal (le Palais-National à l’époque), croisent 

l’orchestre des Aveugles, mais ne s’arrêtent pas à ce spectacle qu’ils connaissent déjà. 

En tournant rue de Valois, ils passent par l’estaminet des Nations, l’ancien Athénée, et 

entrent au bal746, situé rue Saint-Honoré, ouvert jusqu’à minuit. Sortis du bal avant 

minuit, ils entrent dans une goguette du quartier du Palais-Royal ; puis chez le rôtisseur 

où ils prennent un bouillon de poulet.  

                                                 
745 Voir la note 1 de la page 314 de l’édition de la Pléiade t. III, p. 1098. 
746 Dans « Les Amours de Vienne » du Voyage en Orient, Nerval décrit un cabaret au bal néglisé à 

l’ambiance éffrénée: “À peine l’orchestre a-t-il préludé qu’elles s’élancent des tables, quittant leur 

verre à moitié vide et leur souper interrrompu, et alors commence, dans le bruit et dans l’épaisse fumée 

du tabac, un tourbillon de valses et de galops dont je n’avais point d’idée. ” (II : 213) 



 

 353

Le quartier du Palais-Royal n’étant pas un véritable enfer, il faut aller plus loin vers le 

vrai centre de Paris : les Halles, centre des centres et vrai noyau spatial nervalien. Le 

narrateur nous conduit à divers marchés et café-restaurants. Le parcours aux Halles 

commence par prendre un verre de poiré ; puis les deux amis soupent au restaurant des 

aristos Baratte, et prennent un café chez Paul Niquet. Au lever du jour, le narrateur 

quitte tout seul Paris pour Meaux, laissant son compagnon. 

Le motif véritable, – qui n’est au fond qu’un prétexte –, de son voyage à Meaux, est 

de participer à la chasse à la loutre à Creil, à l’invitation d’un ami. Mais pourquoi aller à 

Meaux, au lieu de se rendre directement à Creil par le chemin du Nord ? Son itinéraire 

fantaisiste est justifié plus tard. 

Le thème du détour est récurrent à tous les voyages au Valois dans Les Faux 

Saulniers, Les Nuits, les Promenades et Sylvie. L’itinéraire des Nuits suit un mouvement 

spiral capricieux747. Nerval ne nomme-t-il pas son chemin de retour de Creil à Paris par 

le chemin de fer du Nord, le moyen le plus long ? Le mouvement du voyageur nervalien 

représente de manière ironique, à la fois un rapprochement et un éloignement de sa 

destination. Le narrateur exprime toutefois son mécontentement à l’égard du chemin de 

fer du Nord :  

 

— Il faut faire dix lieues à droite ou dix-huit lieues à gauche, en chemin de fer, pour y parvenir, au 

moyen des correspondances, qui mettent encore deux ou trois heures à vous transporter dans des 

pays où l’on arrivait autrefois en quatre heures. (III : 345)  

 

Le chemin de fer du Nord, tortu et bossu, cause de grands détours pour joindre Paris à 

Creil, puisqu’il n’y pas de communication directe de Paris à Creil, bien qu’il trace une 

ligne plutôt droite sur le plan géographique. Le narrateur choisit de manière fantaisiste 

                                                 
747 Le narrateur compare son itinéraire à la spirale de Sterne : “La spirale célèbre que traça en l’air 

le bâton du caporal Trim n’était pas plus capricieuse que le chemin qu’il faut faire, soit d’un côté, soit 

de l’autre.” (III : 345) 



 

 354

le chemin de Strasbourg, ligne de détour, au lieu du chemin du Nord ; il va donc 

d’abord jusqu’à Meaux, et de là il enchaîne plusieurs correspondances intermédiaires. 

Le voyageur nervalien se préoccupe plus de relever la complexité inextricable de son 

déplacement d’un lieu à un autre, que d’arriver à destination. Ainsi, le trajet de Meaux à 

Senlis se transforme en un véritable vagabondage, constitué d’une série de détours qui 

ne l’avance guère. Parti de Meaux où il a encore manqué la voiture de Dammartin, le 

narrateur arrive en voiture à Nanteuil, d’où il se rend à Crespy, toujours en voiture. À 

Crespy, il est arrêté sans passeport, pendant qu’il soupe dans l’attente de la 

correspondance. Il effectue entre deux gendarmes le déplacement de Crespy à Senlis, en 

passant par le village relais de Montepilloy. 

La déambulation nocturne dans Paris enchaîne goguette, maison de jeu, rôtisserie, bal 

populaire, marchés des Halles, cafés et restaurants dans les quartiers populaires qui 

restent animés toute la nuit. Elle est l’occasion d’esquisser des « Scènes de la vie de la 

nuit de Paris ». Le promeneur nervalien est noctambule, flâneur au hasard, sans but fixe. 

En ce sens, il s’apparente au voyageur hugolien dans Le Rhin, qui est aussi promeneur 

fantaisiste nocturne. Eu égard à son mode de déplacement et à son attitude, le voyageur 

nervalien un voyageur moderne, fantaisiste qui prend le risque du détour et de l’errance. 

Dans cette perspective, la figure du voyageur nervalien représente l’écrivain voyageur 

qui part à la recherche de l’écriture du voyage ou du moi. 
 

2) Récit poétique et prose poétique 

La prose se définissait traditionnellement relativement à la poésie versifiée, par 

l’opposition du prosaïque et du poétique. La poésie était considérée comme le genre 

élevé au style noble, la prose, comme le genre bas au style vulgaire. La prose, c’est-à-

dire « le discours qui va en droite ligne », est la forme la plus adaptée à l’histoire, à la 



 

 355

philosophie et à l’éloquence. Au XIXe siècle748, elle en arrive à prendre un aspect 

spécifique, car elle “apparaît comme un art de la modernité, tendue entre un refus des 

“littérartures anciennes” et une littérature à venir” 749. Flaubert qualifie la prose de 

“forme plus jeune” dans la lettre à Louise Colet du 4 septembre 1852750. La nouvelle 

prose va de pair avec la disparition de l’épopée et la tragédie, elle prend forme avec 

l’essor du genre nouveau qu’est le roman, c’est-à-dire le récit « épique » en prose 

poétique au XVIIIe siècle ou « l’épopée bourgeoise moderne », selon Hegel. 

La prose dispose, en règle générale, de plus de liberté que la poésie, contrainte aux 

règles du vers, au métre et à la prosodie. Au XIXe siècle, elle en vient à porter une 

conception nouvelle, un caractère poétique, mis à part l’affranchissement des règles du 

vers. Une des nouveautés de la prose se trouve dans le souci du style poétique et du 

rythme ; il s’agit désormais d’écrire une prose avec le souci de la justesse phonique et 

rythmique, comme Flaubert l’a voulue. L’émancipation des règles des genres propres au 

classicisme ouvre la voie au mélange des genres à l’époque romantique, et le rejet de 

toute hiérachie des genres permet d’allier le prosaïque au poétique. Face à une nouvelle 

réalité caractérisée par la conscience du sujet individuel et indépendant, les écrivains 

réagissent à leur manière, s’y adaptent et parviennent à inventer un nouveau mode 

d’écriture et une nouvelle forme avec un nouveau point de vue sur le monde : d’où 

l’apparition de la prose poétique et du poème en prose au sens moderne du terme. Selon 

Suzanne Bernard, dans sa thèse publiée en 1959 sous le titre Le poème en prose, de 

Baudelaire jusqu’à nos jours, l’origine du poème en prose se trouve dans “le déclin du 

vers au XVIIIe siècle, la naissance d’un lyrisme en prose, le succès des ballades à 

                                                 
748 Notre problématique sur la prose poétique se limiterait essentiellement au XIXe siècle, surtout au 

milieu de ce siècle où se situe la prose poétique de Nerval. 
749 Anne Herschberg Pierrot, « Flaubert : la prose à l’oeuvre », Crise de prose, Presses Universitaires 

de Vincennes, 2002, p. 34. 
750 Cité par Anne Herschberg Pierrot : “— Nous sommes, nous autres, venus un peu trop tôt. Dans 

vingt-cinq ans, le point d’intersection sera superbe. — Aux mains d’un maître, alors, la prose (la prose 

surtout, forme plus jeune) pourra jouer une symphonie humanitaire formidable.” Ibid., p. 35  



 

 356

couplets ainsi que celui des traductions en prose de poètes étrangers, [...]”751. Relancée 

dans la première moitié du XIXe siècle à l’époque romantique, la pratique du poème en 

prose atteint son aposée dans les vingt dernières années du XIXe siècle, c’est-à-dire à 

l’époque du symbolisme. 

La prose poétique a son origine dans les oraisons et les sermons. Dès le XVIIIe siècle, 

la nécessité de se libérer des règles du vers apparaît, par exemple chez Fénelon, 

Marmontel, et le caractère poétique dans la prose prend peu à peu de l’ampleur. Avec 

Jean-Jacques Rousseau, la prose prend une dimension tout à fait nouvelle. Sa prose 

lyrique est non seulement rythmique et chantante sur le plan formel, mais aussi rêveuse 

et sentimentale dans l’expression de l’âme sensible du sujet individuel et la 

représentation de la nautre. Au XIXe siècle, la pratique de la prose poétique commence 

par les deux prédécesseurs du romantisme français, qui expriment le sentiment subjectif 

du moi sous le signe de la mélancolie et l’enthousiasme par une prose nouvelle, à la fois 

poétique et lyrique : Chateaubriand avec Atala (1801) et Mme de Staël avec Corinne 

(1807). Ils sont suivis de Senancours, Sainte-Beuve, Hugo, Musset, Nerval, Flaubert, 

Barbey d’Aurevilly, Fromentin, Loti, etc. Le développement et la pratique de la prose 

poétique vont de pair avec ceux du poème en prose752 au XIXe siècle. Les deux genres 

sont censés faire la « peinture de la vie moderne », ils représentent la modernité 

littéraire correspondant à la réalité contemporaine marquée par la varitété et les 

variations. Ils sont rapprochés l’un de l’autre dans une perspective définitoire comme 

« prose rythmée ou prose d’art ». Mais, selon Henri Morier, le poème en prose est plus 

musical et plus organisé que la prose poétique753, et sa langue est aussi plus soignée. Le 

poème en prose et la prose poétique ont en commun l’émancipation des contraintes du 

                                                 
751 Cité par Michel Sandras, « Le poème en prose : une fiction critique ? ». Ibid., p. 95. 
752 Henri Morier fait entrer les deux notions dans le même article intitulé « prose cadencée, prose 

poétique et poème en prose, Dictionnaire de Poétique et de Rhétorique, 5e édition, PUF, 1998, p. 955-

975. 
753 Voir ibid., p. 966. 



 

 357

vers, mais le premier a une forme plus fermée que la seconde. En règle générale, les 

contours de la prose poétique sont plus flous que ceux du poème en prose, parce que la 

prose poétique se réalise dans la plupart des cas sous la forme d’une partie d’une 

oeuvre au sein d’un roman, d’un récit de voyage, d’un essai, etc. 

En France, l’origine du poème en prose moderne se trouve dans les Petits poèmes en 

prose – Spleen de Paris de Baudelaire, publié en 1869, et remonte vers Gaspard de la 

nuit d’Aloysius Bertrand, publié en posthume en 1842. 

 

Michel Sandras explique la nécessité d’une nouvelle notion dans un contexte de la 

crise de la prose et de la poésie aux XIXe et XXe siècles : “Il fallait une notion pour 

classer des textes inclassables, établir une filiation générique, pour rendre lisible des 

textes qui ne l’étaient pas nécessairement à première lecture, enfin et surtout en faire des 

emblèmes d’une certaine conception de la beauté littéraire, prétendument menacée par 

l’art et la critique moderne”754. La prose poétique et le poème en prose sont difficiles à 

définir et à classer avec précision comme formes et genres, car ils se retrouvent dans des 

textes disparates et différents, dont le seul point commun est d’être écrits en prose. De 

plus, ces deux appellations sont oxymoriques, représentent des dualités caractérisées par 

une tension entre prose et vers. La prose poétique tend à devenir poétique, à l’inverse le 

poème en prose, prosaïque. 

Enfin, la distinction entre les deux genres n’est pas si nette, ils se mêlent parfois l’un 

à l’autre et se développent d’une manière parallèle. Baudelaire appelle poèmes en prose 

“des proses nettement plus courtes et surtout relevant d’un lyrisme moderne”755. Il écrit 

dans une lettre à Arsène Houssaye, devenue plus tard la préface de ses Petits poèmes en 

prose publiés en 1869 : “Quel est celui qui n’a pas rêvé d’une prose poétique, musicale, 

sans rythme et sans rime et assez heurtée pour s’adapter aux mouvements lyriques de 

                                                 
754 Michel Sandras, art. cit., Crise de Prose, Presses Universitaires de Vincennes, 2002, p. 89. 
755 Ibid., p. 91. 



 

 358

l’âme, aux ondulations de la rêverie, aux soubresauts de la conscience”. Lanson, dans 

L’Art de la prose (1908), reconnaît comme poème en prose “toute prose soucieuse de 

rivaliser avec la musique ou les arts plastiques et ceci quelle que soit sa longeur”756. 

Henri Morier distingue le grand poème en prose, le petit poème en prose et le petit 

poème en prose dérythmé. Il cite Les Aventures de Télémaque (1699) de Fénelon et Les 

Incas (1777) de Marmontel comme exemples du permier ; les petits romantiques des 

années 1840 comme principaux exemples du deuxième : Alphonse Rabbe, Aloysius 

Bertrand, Maurice de Guérin ; les poèmes de Baudelaire comme petits poèmes en prose 

dérythmés. 

Au XIX e siècle, l’opposition entre prose et vers se réduit de manière progressive, la 

frontière entre les deux devient de plus en plus floue et disparaît quasiment  avec la 

pratique de la prose poétique et du poème en prose. 

 

Le développement de la prose poétique et du poème en prose est celui de l’expression 

de la réalité variée de la société moderne au XIXe siècle. La prose nervalienne de la 

dernière période se caractérise à la fois par le ton lyrique et la forme poétique. La prose 

poétique se définit par rapport à la poésie en vers par l’usage esthétique de la prose et le 

refus des contraintes formelles. Elle se caractérise également par la description lyrique 

des événements permettant d’atteindre à la poésie. Nerval, dans La Bohême, exprime 

son idée de la relation entre poète et prosateur :  

 

Il est difficile de devenir un bon prosateur si l’on n’a pas été poète — ce qui ne signifie pas que 

tout poète puisse devenir un prosateur. Mais comment expliquer la séparation qui s’établit toujours 

entre ces deux talents. Il est rare qu’on les accorde tous deux au même écrivain. (III : 277) 

 

                                                 
756 Ibid., p. 92. 



 

 359

La prose poétique nervalienne apparaît dans une partie de la narration lyrique et 

rythmique, par exemple, dans le début du chapitre intitulé « Le Matin et le soir »757 du 

Voyage en Orient, dans la dernière partie du chapitre « Héloïse » des Promenades, au 

début de Pandora et dans les « Mémorables » d’Aurélia. Nerval s’attache à la 

musicalité dans sa poésie de même que dans sa prose poétique. Il rêve que sa poésie et 

sa prose soient mises en musique et interprétées par la voix, c’est-à-dire de réaliser 

l’épanchement d’une poésie musicale dans une humble prose.  

Sur le plan formel, Neval mélange souvent prose et vers au sein d’un même ouvrage. 

Dans Angélique et Sylvie, deux des huit nouvelles des Filles du Feu, se mêlent prose et 

vers. Dans les Petits Châteaux, qui portent le sous-titre « Prose et poésie », Nerval 

raconte à son ami Houssaye son parcours littéraire ; c’est une “autobiographie 

poétique”, selon Gabrielle Chamarat758, retraçant le passage du poète d’autrefois à “un 

humble prosateur”759. Son activité littéraire avant 1841 est centrée sur la poésie, en 

dehors de La Main de gloire publiée en 1832. Le ton sur lequel Nerval oppose le poète 

                                                 
757 “Que dirons-nous de la jeunesse, ô mon ami ! / Nous en avons passé les plus vives ardeurs, / il ne 

nous convient plus d’en parler qu’avec modestie, / et cependant à peine l’avons-nous connue ! / À peine 

avons-nous compris qu’il fallait en arriver / bientôt à chanter pour nous-même l’ode d’Horace : [...]” 

Comme nous l’avons marqué, la prose peut se diviser en vers de douze syllabes, aussi se trouvent les 

allitérations [n], l’anaphore / À peine /. Vers asymétrique, elle est rythmique par la répétition / nous / et 

sa tonalité est lyrique. (II : 503) 
758 “L’autobiographie poétique — la Dédicace y insiste — se présente comme une succession de 

phases. Sous le patronage de Houssaye, poète (« Rebâtissons, ami, ce château périssable ») et de Nodier, 

disciple de Sterne, prosateur (au travers de la référence à l’Histoire du roi de Bohême et de ses sept 

châteaux), ces phases vont se transformer en autant de « châteaux ».” Gabrielle Malandain, Nerval ou 

l’incendie du théâtre, José Corti, 1986, p. 235. 
759 L’“humble prosateur” était une expression courante de l’époque romantique. Voir Jean-Nicolas 

Illouz, « Nerval : entre vers et prose », Crise de Prose, p. 77. Pour sa part, Flaubert nomme les prosateurs 

par rapports aux poètes “pauvres diables de prosateurs” (lettre à Louise Colet, le 25 octobre 1853), ibid., 

p. 37. Dans les Pormenades, Nerval se nomme “un rêveur en prose” à l’opposé d’un poète. 



 

 360

au prosateur est assez ironique : il se qualifie d’“humble prosateur”760 par rapport au 

poète situé dans le registre élevé. Mais il refuse la distinction rigoureuse entre prose et 

vers. Dans le chapitre des Faux Saulniers intitulé « Vieilles chansons du pays », le 

narrateur prétend qu’il y a une “possobilité de faire de la musique sur des vers blancs” 

(II : 108) dans les chansons folkloriques sans rime ni mesure. Ainsi, Nerval veut se 

libérer des contraintes des règles littéraires. 

Comme nous l’avons remarqué plus haut, une certaine partie de Pandora et des 

Promenades, plusieurs parties d’Aurélia méritent le titre de prose poétique ; le début de 

Pandora et les « Mémorables » d’Aurélia s’approchent d’un poème en prose. Dans la 

dérnière période, la prose nervalienne tend à devenir lyrique et rythmique, avec une 

phrase courte, dense et rythmée, marquée par la répétition d’un mot ou d’un groupe de 

mots sur un ou deux paragraphes 761. La répétition ou la reprise d’une partie de phrase 

rappelle l’allitération ou l’assonance dans les vers. La prose poétique se réalise aussi sur 

le ton oratoire dans la forme du monologue, où on entend toujours la voix intérieure du 

poète nervalien. Elle apparaît dans des formes originales, telle que l’autobiographie à 

travers le récit de voyage, comme dans les Promenades. 

En outre, la fréquence d’utilisation du tiret est frappante. Selon Gérard Dessons, 

Nerval est le premier écrivain à utiliser délibérément et fréquemment ce signe, qui 

marque l’oralité de son langage762. Par exemple, Pandora débute ainsi : “Vous l’avez 

tous connue, ô mes amis ! la belle Pandora du théâtre de Vienne, — Elle vous a laissé 

                                                 
760 Nerval qualifie sa prose de pâle par comparaison au vers dans les Petits Châteaux : “Mais vous me 

demanderez d’expliquer encore, en pâle prose, ces quatre vers de votre pièce intitulée : Vingt ans”. (III : 

406) 
761 On peut trouver un exemple de la prose poétique dans le premier chaitre de la « Sconde partie » : 

“Euridice ! Euridice !/ Une sconde fois perdue ! / Tout est fini, tout est passé ! C’est moi maintenant qui 

dois mourir et mourir sans espoir. — Qu’est-ce donc que la mort ? Si c’était le néant… Plût à Dieu ! 

Mais Dieu lui-même ne peut faire que la mort soit le néant./ […] Ô mon Dieu : cette larme, — cette 

larme…Elle est séchée depuis si longtemps ! Cette larme, mon Dieu ! rednez-la-moi !” (III : 722) 
762 Voir l’article de Gérard Dessons, « L’Orient d’ici », Clartés d’Orient, Nerval ailleurs, Laurence 

Teper, 2004.  



 

 361

sans doute, ainsi qu’à moi-même, de cruels et doux souvenirs ! C’était bien à elle, peut-

être, — à elle, en vérité, — que pouvait s’appliquer l’indéchiffrable énigme gravée sur 

la pierre de Bologne : [...]” . Le tiret correspond à la coupure des vers ou à la distinction 

des strophes. Le narrateur lui-même ne déclare-t-il pas qu’il est “un rêveur en prose”, 

c’est-à-dire une prose atteignant au niveau poétique ? La prose poétique nervalienne a 

une allure lyrique et rythmique produite par la répétition, par exemple, dans le chapitre 

« VI. Héloïse » des Promenades :  

 

“Revenez pourtant, douces images ! j’ai tant aimé, j’ai tant soufffert ! « Un oiseau qui vole dans 

l’air a dit son secret au boccage, qui l’a redit au vent qui passe, — et les eaux plaintives ont répété 

le mot suprême : — Amour ! amour ! »” (III : 685) 

 

Dans la dernière partie d’Aurélia se trouve les « Mémorables » qui est un poème en 

prose au sein d’un récit : “J’inscris ici, sous le titre de « Mémorables », les impressions 

de plusieurs rêves qui suivirent celui que je viens de rapporter” (III  : 745). Selon 

Dagmar Wieser, les « Mémorables » sont proches de la ballade en prose sur le plan du 

genre, sa structure est caractérisée “par le déployement de petites unités de sens, sorte 

de couplets ponctués de refrains et qui ne permettent de progression que discontinue. 

[...] C’est précisément leur discontinuité interne qui confère aux « Mémorables » une 

clôture vers l’extérieur (le récit linéaire, provisoirement suspendu). [...] Le tiret et le 

blanc, la reprise de groupes de mots à intervalles réguliers jouent un rôle de 

structuration strophique”763. De surcroît, le cri du narrateur arrive à atteindre au rythme 

poétique par la répétition du même mot : “— Mon Dieu, mon Dieu, pour elle et pour 

elle seule, mon Dieu, pardonnez !” (III : 728) Somme toute, le fragmentaire, le lyrique 

et la musicalité sont les caractéristiques de la prose poétique nervalienne. 

                                                 
763 Dagmar Wieser, Nerval : une poétique du deuil à l’âge romantique, p. 279. 



 

 362

 

2. Nouveau récit de voyage ? 

1) Récit dialogique, humoristique et ironique 

Le voyageur nervalien est habituellement accompagné d’un ami, d’un guide ou d’une 

connaissance faite sur place. Dans le Voyage en Orient, il change de compagnon de 

route ou de guide-initiateur au monde oriental, à mesure qu’il se déplace d’un lieu à un 

autre : Abdallah, drogman au Caire ; le Juif Yousef, européanophile au Caire ; M. Jean, 

ancien soldat de l’expédition en Égypte ; Mme Bonhomme, actrice-marchande au 

Caire ; le Marseillais, marchand au Liban ; l’Arménien, compagnon de la traversée de 

Damiette à St-Jean-d’Acre ; Mme Carlès, une marseillaise, directrice d’une école à 

Beyrouth ; un peintre français, initiateur à Constantinople (Camille Rogier, ancien 

compagnon du Doyenné) ; le vieillard russe, guide-compagnon au Ramazan... Tous ces 

initiateurs à l’Orient sont les interlocuteurs du narrateur grâce auxquelles le récit devient 

dialogique. Le narrateur des Nuits est accompangé d’un ami parisien dans l’exploration 

du Paris nocturne. Sylvain est le compagnon de route au Valois dans Les Faux 

Saulniers. Alexandre Dumas est compagnon d’une partie du voyage dans Lorely. 

Adoniram et le narrateur d’Aurélia descendent au centre de la terre, accompangés d’un 

guide mystérieux, maître, patron et protecteur. À l’inverse, il arrive qu’un compagnon 

de voyage soit effacé, de manière à faire apparaître le voyageur solitaire. Joseph de 

Fonfride, compagnon de voyage en Orient, est totalement occulté dans le récit. Le 

voyageur nervalien se déplace en solitaire en Belgique et en Hollande, bien qu’il ait 

parfois voyagé avec Théophile Gautier ou Arsène Houssaye. Dans les Promenades, il 

est un promeneur solitaire qui erre en quête de son identité, sous couvert de recherche 

d’un domicile sûr ; des rencontres produisent la résurgence de souvenirs en des lieux de 

son enfance. Lorsqu’il est seul, le voyageur nervalien se donne un compagnon 

imaginaire, qui, en tant que destinataire de son récit, fait fonction d’interlocuteur. Ainsi, 

le voyage en solo devient dialogique par la présence du destinataire imaginaire. 



 

 363

Cependant, le voyageur nervalien se déplace seul et sans compagnie fictive lors de deux 

visites à Saint-Germain dans les Promenades et de  première errance parisienne dans 

Aurélia. 

À part les nombreux récits anecdotiques, le récit de voyage de Nerval est marqué par 

nombre de scènes dialoguées. Avant d’analyser le dialogue nervalien, considérons 

brièvement cette forme. 

Le dialogue, en tant que genre littéraire dont les auteurs principaux sont Platon 

(fondateur), Zénophon, Lucien, Cicéron, Sénèque, Boccace, Castiglione, Le Tasse…, 

est “une formulation écrite d’un débat autour d’une question théorique ou pratique” ou 

un “« discours partagé » entre plusieurs interlocuteurs”764. Le dialogue, “imitation écrite 

d’un débat oral”765, rapporte la discussion selon deux modes : soit le mode diégétique 

(narratif), quand le narrateur est l’un des interlocuteurs, soit le mode mimétique 

(dramatique), quand les interlocuteurs parlent sans médiation d’un narrateur. Cependant, 

il faut distinguer le dialogue de la conversation réelle, en ce que le premier est “une 

certaine représentation de la discussion”766, et non pas un événement oral. Ce qui est 

spécifique au dialogue, c’est “la pluralité des points de vue”767 qu’il peut offrir sur un 

même sujet. De plus, “plusieurs points de vue divergents”768 impliquent dans le 

dialogue la pluralité des voix et des niveaux énconciatifs. Genre littéraire antique, fondé 

sur l’imitation, la référence et la traduction des modèles anciens, le dialogue est défini, 

après l’étude de Mikhaïl Bakhtine, comme “un discours ouvert qui intègre la parole 

d’autrui sous différentes formes et qui sollicite la participation du destinataire”769. 

                                                 
764 Anne Godard, Le Dialogue à la Renaissance, PUF, 2001, p. 5 et 6. 
765 Ibid., p. 82. 
766 Ibid., p. 6. 
767 Ibid. 
768 Ibid., p. 9. 
769 Ibid., p. 8.  



 

 364

L’art du dialogue nervalien hérite directement de Diderot. Il s’agit d’un débat selon 

un mode mixte, à la fois narratif et dramatique, qui accentue les contrastes par la 

formule question-réponse. À cet égard, citons la présentation d’Adoniram (II : 672) 

dans l’« Histoire de la reine du Matin », et le dialogue entre le narrateur et le lecteur (le 

critique) dans un chapitre des Les Faux Saulniers, intitulé « Réflexions » (II : 118-119). 

En dehors de la restitution d’une discussion orale, Nerval utilise souvent le dialogue 

pour introduire un micro-récit anecdotique au niveau second, fait par l’interlocuteur du 

narrateur.  

Dans le Voyage en Orient, les quatre manières de se marier des Cophtes sont 

expliquées dans un dialogue entre le narrateur et le Juif Yousef. De même, Monsieur 

Jean explique au narrateur au cours d’un dialogue le caractère du serviteur égyptien qui 

ne veut pas faire qu’une tâche confiée à lui-même. Il s’agit d’un dialogue pédagogique 

présentant une coutume égyptienne. Dans ce cas, les rapports de force entre locuteur et 

interlocuteur ne sont pas symétriques mais hiérachiques, car le locuteur est détenteur de 

l’information. Relèvent de cette catégorie, la plupart des dialogues où un personnage-

guide-initiateur expose sa connaissance des moeurs locales. Ce genre de dialogue ne 

contient ni humour ni ironie, ni effet théâtral. Inversement, lorsque le narrateur et son 

interlocuteur discutent à égalité sur un sujet, deux discours s’opposent symétriquement 

dans un dialogue tendu où surgissent parfois humour et ironie. 

Nerval confronte deux visions contradictoires à travers le dialogue ou le monologue. 

Dans Les Nuits, la voix d’une jeune femme qui chante dans un café chantant est pure et 

idéale pour le narrateur, alors que les musiciens de profession qui diraient : “— tu ne 

sais pas phraser comme au Conservatoire ; — tu ne sais pas chanter [...]770 (III : 325). 

Une ironie subtile s’installe dans l’effet de contraste.  

                                                 
770 De même, dans les Promenades, après l’éloge d’une voix naturelle, pure et fraîche des femmes 

locales, Nerval ironise en monologue les appréciations de musiciens de profession : “Comment se fait-il 

que ces femmes chantent si juste ? Et pourtant tout musicien de profession pourrait dire à chacune 

d’elles : « Vous ne savez pas chanter ! »” (III : 676). 



 

 365

Plusieurs voix s’entendent dans les charniers des Halles dans Les Nuits, celles d’une 

chiffonière, d’un garçon, de clients, de l’ami du narrateur et d’un philosophe ; et 

plusieurs opinions sont discutés, plusieurs points de vue s’opposent et se croisent : c’est 

un espace polyphonique. On entend aussi différentes voix dans Les Faux Saulniers. 

D’abord, celle du narrateur, puis celles d’Angélique, de Sylvain, de l’abbé de Bucquoy, 

et de nombre d’interlocuteurs du narrateur. En dépit de cela, le narrateur monopolise 

quasiment la parole, – ce en quoi Nerval s’éloigne de Diderot qui multiplie les 

narrateurs seconds dans Jacques le Fataliste. Ainsi, la voix d’Angélique est régie par le 

narrateur, même si l’auteur prétend transcrire fidèlement le manuscrit de sa confession. 

Bien qu’elle soit atténuée et transformée en journal d’enquête, la forme épistolaire des 

Faux Saulniers permet au destinataire d’exister, soit en tant que directeur du National, 

soit en tant que lecteur. Bien que celui-là reste le narrataire principal, il est muet et 

anonyme comme personnage extradiégétique. À l’inverse, le lecteur du journal 

s’adresse directement au narrateur par lettre pour dire son opinion. 

Sylvain dans Les Faux Saulniers est un interlocuteur mystérieux. Compagnon de 

voyage, ce personnage, originaire du Valois771, est taciturne, curieux de tout, et a 

notamment un engouement pour le théâtre. Il chante nombre de chansons folkloriques et 

lit un projet de drame qu’il a écrit, « La Mort de Rousseau ». Comme ami du narrateur, 

il est à la fois son porte-parole et son interloctueur, d’autant qu’il ressemble à l’auteur 

par ses goûts et son comportement. Dans l’« Histoire de Bucquoy », Renneville fait 

entendre sa voix en tant qu’interlocuteur de l’abbé de Bucquoy. Dans Les Faux 

Saulniers, la voix du lecteur porte les réactions au feuilleton. Ainsi, différentes voix se 

présentent et se croisent en monologue ou en dialogue. La voix d’Angélique dans sa 

confession est celle d’un monologue, de même que celle du narrateur qui se raconte aux 

trois chapitres centraux des Promenades.  

                                                 
771 Sylvain, comme l’ami du narrateur restreint à Paris dans Les Nuits d’octobre, est un personnage 

qui ne dépasse pas le pourtour du Valois.  



 

 366

 

Le dialogue apporte humour, ironie et effet théâtral. Dans l’« Histoire d’un phoque » 

se trouvent plusieurs scènes de dialogue entre le sergent et le fusiller, le sergent et le 

maître du phoque, la directrice du cirque forain et une dame versaillaise. Dans les trois 

dialogues s’installent l’humour et l’ironie, et dans le premier surtout se présente un 

discours critique qui attaque l’autorité, la supériorité et l’arbitre. Ainsi, le dialogue 

nervalien fait, par une voie détournée et sur un ton humoristique et ironique, une 

critique aux idées reçues ; il constitue une forme d’écriture oppositionnelle. 

L’humour et l’ironie sont très présents dans les scènes dialoguées des « Amours de 

Vienne », ce qui renforce l’aspect dramatique du récit. L’effet théâtral se développe 

parfois sous forme de malentendu. Pour le voyageur nervalien, la communication n’est 

pas toujours aisée en pays étranger, et la mécompréhension d’une locution aboutit 

souvent à un malentendu et une situation embarrassante. La Katty (ou la Katti ou 

Catarina)772 parle au narrateur en plusieurs langues pour se faire comprendre, car elle 

“ne sait bien aucune langue, mais un peu trois langues” (II : 202). Si la communication 

orale n’assure pas la compréhension, l’écriture est parfois un moyen plus sûr que la 

parole ; la jeune fille du no 189 apporte donc un papier sur lequel est écrit sa réponse à 

son interlocuteur pour compléter ce qu’elle lui a dit sans parvenir à se faire comprendre. 

Le voyageur nervalien, dans une situation dangéreuse au bout d’une poursuite de deux 

femmes inconnues dans les rues du Caire, utilise “un mélange de toute sorte de mots des 

patois méridionaux” (II : 288), mêlés d’italien, d’espagnol, de provençal et de grec, pour 

expliquer qu’il a perdu son chemin à un Turc, qui s’avèrera être un ancien militaire 

français de l’expédition napoléonienne, naturalisé depuis. Il mélange ainsi toutes les 

                                                 
772 La difficulté de capter l’identité du personnage se présente sous forme de varitantes de 

transcription de même que dans le cas de l’abbé de Bucquoy. Dans Pandora, Nerval écrit ce prénom 

comme la Kathi. 



 

 367

langues à sa disposition et compose “un discours fort captieux” (II : 288) pour se faire 

comprendre.  

L’ironie permet de dévoiler deux visions contradictoires dans un même objet ou 

révèle par contraste un côté caché de l’objet. Elle se produit également dans la prise de 

distance vis-à-vis du moi présent et du moi passé, par exemple, à la lecture d’un poème 

ancien sous la lumière actuelle. Nerval présente ses anciennes odelettes à Arsène 

Houssaye ainsi : “Vous verrez, mon ami, si ces poésies déjà vieilles ont encore conservé 

quelque parfum” (III : 409) dans les Petits Châteaux. 

Le narrateur des Faux Saulniers garde une certaine ironie tout au long du récit. Elle 

lui sert à révéler un sens caché derrière un discours ambigu ou à dénoncer un aspect 

inattendu d’événements opaques. Par exemple, l’épisode du Perceforest est aussi 

pathétique qu’ironique dans la scène dialoguée où un bibliophile se montre 

excessivement attaché à l’unique édition de ce livre en quatre volumes du XVIe siècle. 

Lorsqu’il entend qu’il manque un volume du Perceforest à la bibliothèque, il s’écrie :  

“Le Perceforest incomplet ! Les révolutions sont épouvantables !” (II : 89) Dans une 

autre anecdote où un bibliophile maniaque désire absolument posséder d’un autre un 

Anacréon in-16, édition lyonnaise du XVIe siècle, Nerval décrit l’ami qui refuse de 

céder l’ouvrage sur un ton ironique : “Le possesseur du livre n’eût pas défendu sa 

femme aussi fortement que son in-16” (II : 113). La discussion tendue, symétrique entre 

les deux bibliophiles, n’aboutit pas. 

Nerval intercale fréquemment des dialogues au sein du récit de voyage par lettres. 

Celles-ci supposent un destinataire, souvent absent ou muet, comme l’oraison et le 

sermon impliquent un public auditeur. La forme épistolaire suppose le dialogue entre le 

expéditeur et le destinataire. Dans certaines parties où cette forme est très atténuée, le 

narrateur nervalien rappelle de temps à autre le destinataire disparu sur l’horizon du 



 

 368

récit. Dans le Voyage en Orient et Lorely, il s’adresse parfois à un « vous » destinataire 

là où la forme épistolaire773 n’est plus maintenue. 

Le narrateur nervalien s’adresse aussi au narrataire dans les poèmes, en dehors des 

dialogues intercalés dans le récit. Dans Les Chimères, le monologue au ton familier se 

change en dialogue par la présence d’un interlocuteur. 

 

Rends-moi le Pausilippe et la mer d’Italie (El Desdichado) (III : 645) 

Je pense à toi, Myrtho, divine enchanteresse (Myrtho) (III : 645) 

Tu demandes pourquoi j’ai tant de rage au cœur (Antéros) (III : 647) 

La connais-tu, Dafné, cette ancienne romance (Delfica) (III : 647) 

 

De même, Pandora commence par une invitation faite sur un ton oratoire au 

narrataire-lecteur : “Vous l’avez tous connue, ô mes amis ! la belle Pandora du théâtre 

de Vienne” (III : 655). Le dialogue (ou le monologue) et la didascalie semblent alterner 

dans l’ensemble de Pandora et Aurélia, textes qui ont l’air de pièces de théâtre 

transposées en récits, d’où domine le ton oratoire. Ainsi, l’insertion de dialogues au sein 

du récit sert à renforcer l’effet théâtral. 

Nerval s’attache à l’oralité dans la réalisation de certaines formes littéraires : 

chanson, légende, conte, prière, confession, poème, etc. La voix présuppose toujours 

l’auditeur. Quand le narrateur nervalien ne comprend pas une locution employée par son 

interlocuteur, il aime écouter sa “langue primitive” (III : 609). Ainsi, dans Octavie, une 

brodeuse napolitaine parle au narrateur l’italien en même temps qu’une langue 

inconnue. Le narrateur se heurte à des difficultés à communiquer avec les Viennoises 

qu’il souhaite entraîner dans des relations libertines, si bien que l’opacité conduit à des 

malentendus où l’humour apparaît. 

Dans Les Nuits, lors de l’arrestation du narrateur, le dialogue avec le maire de 

Crespy, fait d’une suite de questions-réponses, est d’une part tendu et symétrique, et 

                                                 
773 Voir la section « Indice et destinataire » de notre thèse. 



 

 369

d’autre part humoristique et ironique. Dans les Promenades, à propos de trois cloportes 

dans un verre de bière, les répliques entre le narrateur et le garçon de café sont 

empreintes d’une ironie subtile. Dans Les Faux Saulniers, le dialogue entre un 

commissaire de Senlis et le narrateur arrêté, est plein d’esprit mêlé d’ironie ; faute de 

passeport, le voyageur nervalien doit révéler son identité en répondant aux questions de 

l’officier. Ainsi, l’ironie nervalienne apparaît d’une manière générale avec l’humour au 

sein du dialogue. 

Dans les scènes dialoguées, une tension s’établit d’abord entre deux interlocuteurs, et 

la confrontation de deux discours opposés donne lieu à une situation à la fois 

dramatique et humoristique. C’est à travers le dialogue que Nerval introduit des 

éléments divertissants au sein du voyage, susceptible de pâtir de la monotonie d’un 

quotidien dénué d’incidents ou d’événements dramatiques. Le dialogue permet 

d’apporter des couleurs à un journal de voyage qui n’a pas toujours autant de péripéties 

et de l’intrigue qu’une pièce de théâtre ou un roman. Nerval fait souvent des scènes 

dialoguées dans ses écrits en prose, qui rendent le récit plus spontané, plus divertissant 

et plus dramatique que le récit de voyage composé d’une simple narration . 

 
2) Intertextualité et réalisme 

Le récit nervalien se caractérise par nombre de pratiques intertextuelles, la majeure 

partie relevant de la citation et de l’emprunt. Ce dernier se partage en deux classes : la 

référence (emprunt non littéral et explicite) et l’allusion (emprunt non littéral et non 

explicite). Le texte nervalien peut donner l’impression qu’il est essentiellement 

constitué d’intertextes, eux-mêmes composés d’éléments hétérogènes assemblés par un 

bricolage ingénieux. Les intertextes se présentent sous forme de tableaux, portraits, 

épisodes, anecdotes, contes, légendes, chansons…, et se réalisent comme récits 

digressifs.  



 

 370

Dans le texte nervalien, la référence domine dans les pratiques intertextuelles. Elle 

sert de preuve ou d’explication d’un événement, de sorte qu’il n’est pas nécessaire de 

l’aborder directement. Nerval recourt souvent à un intertexte pour éviter une description 

détaillée ou la redite de discours antérieurs. La référence à un auteur ou à un ouvrage 

permet de ménager l’exposé d’un sujet. Par exemple, le narrateur renvoie à d’autres 

auteurs, pour l’économie narrative, ou descriptive : “Je te fais grâce de mes émotions ; 

lis toutes les histoires d’amoureux possibles, depuis le recueil qu’en a fait Plutarque 

jusqu’à Werther, [...]” (II : 514). Parlant de ses impressions sentimentales de son voyage 

en Orient, le narrateur recommande à son destinataire de relire simplement Sterne et 

Casanova. Une simple évocation des Mille et Une Nuits se substitue à la description 

d’une atmosphère orientale fabuleuse. Chaque fois que le narrateur parle d’une situation 

infernale, il fait allusion à Dante et emploie notamment certains de ses termes : enfer, 

purgatoire, cercle, abîme, ombre, esprit, etc. De plus, une simple référence à Volney et à 

Lamartine permet au narrateur de passer Balbek sans dépeindre ce lieu. La référence a 

pour fonction d’évoquer ou de rappeler d’une manière métonymique ou métaphorique 

une autre chose semblable, par l’analogie entre deux référents. Constance a l’air d’un 

petite Constantinople ou d’une Stamboul d’Occident ; Vienne est la porte de l’Orient ; 

Saint-Germain est le Paris de 1830, et Pontoise, de 1820 ; Vienne correspond au Paris 

de 1770, et Schönbrunn est le Versailles de Vienne... Du point de vue du régime 

despotique, l’Autriche est la Chine de l’Europe. Ainsi s’enchaînent les noms de lieux et 

les lieux se réfléchissent les uns les autres. Syra est une ville pyramidale qui annonce 

l’Égypte, et cette dernière est un vaste tombeau774. 

Mais une certaine ironie est perceptible dans l’emploi fréquent de la référence, car 

Nerval y recourt non seulement pour éviter la redite, mais aussi pour se démarquer de 

                                                 
774 “L’Égypte est un vaste tombeau ; c’est l’impression qu’elle m’a faite en abordant sur cette plage 

d’Alexandrie, qui, avec ses ruines et ses monticules, offre aux yeux des tombeaux épars sur une terre 

de cendres.” (II : 259) 



 

 371

son modèle. Dans le même acte coexistent le rapprochement et le détachement vis-à-vis 

du modèle. Le regard du narrateur nervalien s’attache au modèle (l’idéal du moi), et en 

même temps s’en détache pour se regarder (le moi idéal), – d’où vient l’instabilité de 

l’écriture et une « ironie moderne », le sujet retournant sur lui-même le même regard 

qu’il porte sur autrui775. 

Nerval remet en cause le réalisme du vrai absolu dans Les Nuits. À l’incitation de 

l’école du vrai symbolisé par le daguerréotype d’une réalité telle quelle, le narrateur 

nervalien tente d’imiter le procédé dickensien à travers l’observation fidèle de scènes 

nocturnes des bas-fonds parisiens et le recueil de témoignages. Pour prouver 

l’authenticité de son histoire, il s’appuie sans cesse sur l’affiche, la tradition littéraire, la 

citation, la chanson et le spectacle de variétés… qu’il substitue les uns aux autre. Au 

bout du compte, le narrateur se heurte aux limites de l’école du vrai absolu : “Le métier 

de réaliste est trop dur à faire. La lecture d’un article de Charles Dickens est pourtant la 

source de ces divagations !... Une voix grave me rapelle à moi-même.” (III : 342) Le 

regard sur l’objet se retourne vers soi-même. À la fin du récit, le narrateur établit le 

bilan de sa tentative dickensien et met en cause le réalisme du vari absolu : “Voilà 

l’histoire fidèle de trois nuits d’octobre, qui m’ont corrigé des excès d’un réalisme trop 

absolu ; — j’ai du moins tout lieu de l’espérer.” (III : 351)  

En revanche, le réalisme dans Les Faux Saulniers tient à la sincérité et l’historicité de 

l’écriture. L’auteur prend appui d’abord sur des documents authentiques, tels que des 

rapports de police, pour fournir la preuve de l’existence historique de l’abbé de 

Bucquoy, puis il transcrit le manuscrit, dont l’existence matérielle est indéniable, de la 

Confession d’Angélique, à défaut d’avoir retrouvé l’« Histoire de Bucquoy », objet et 

sujet de son feuilleton. L’emprunt et la réécriture sont massivement pratiqués sous 

                                                 
775 Sur le sujet de l’ironie nervalienne, voir Gabrielle Chamarat, « Les Arabesques de l’ironie 

nervalienne », Journée Nerval du 29 janvier 2005 à Saint-Germain-en-Laye, Hybride, 2005, p. 71-87. 

 



 

 372

prétexte d’éviter le récit romanesque, et en même temps, l’auteur introduit des récits 

personnels constitués d’un journal d’enquête, au cours duquel il intercale aussi nombre 

de récits anecdotiques. Pour continuer son feuilleton, en échappant à la taxation, Nerval 

substitue l’« Histoire de Bucquoy » par l’« Histoire d’Angélique », et introduit des 

récits autobiographiques.  

Le réalisme nervalien ne se borne pas au reportage fidèle d’événements prosaïques. 

Confronté aux limites du réalisme du vrai absolu, Nerval tente d’exploiter le domaine 

intime, par exemple à travers des récits de rêve, et tente une écriture fantaisiste en 

introduisant des formes marginales, tels que chanson populaire, conte traditionnel, 

légende folkorique et spectacle forain. La réalité prosaïque elle même ne se suffit pas, 

elle doit aussi être représentée par des éléments hétéroclites marginaux et par un 

nouveau langage propre à rendre les variétés de la société moderne. En raison du 

mélange entre réalité prosaïque et réalité intérieure, le récit nervalien a un aspect 

nettement excentrique.  

Ses techniques narratives réalistes opèrent en deux directions. L’une vise le réalisme 

au caractère objectif documentaire, l’autre le réalisme au caractère subjectif intérieur. 

Le premier se rattache au document, au rapport, aux choses vues, à la référence aux 

intertextes (insertion de légende, chanson, conte), et au reportage du spectacle forain et 

de la danse et à autrui. Le réalisme intérieur exploite le domaine privé, intime et 

marginal : les impressions, les souvenirs, les sentiments, les réflexions, les visions... La 

référence ne contribue pas seulement à l’économie narrative, mais à garantir 

d’authenticité. De plus, elle apporte au récit un sens plus riche par sa fonction 

spéculaire. Toutefois, les deux procédés ne s’excluent pas l’un de l’autre, ils s’associent, 

se mêlent, s’interpénétrent. L’excès de réalisme documentaire risque d’aboutir au non-

sens, représenté par « la loutre empaillée » dans Les Nuits. Chez Nerval, l’expérience 

personnelle se lie immédiatement aux événements collectifs. Chansons, légendes et 

contes populaires réfléchissent indirectement les souvenirs personnels, mettent en abîme 



 

 373

le récit primaire. Inversement, le domaine collectif est intériorisé et se mue en domaine 

privé. Ainsi, l’écriture réaliste nervalienne se caractérise par le brouillage de la 

distinction entre le vrai et le faux, ou entre l’historique et le romanesque, comme on le 

voit dans Les Faux Saulniers et Les Nuits. 

Un nouveau procédé réaliste voit le jour dans le dédoublement de l’instance narrative 

dans Aurélia, où deux discours narratifs, celui du le héros-témoin et celui de l’auteur-

critique, se mêlent et s’interpénètrent, transcrivant le dédoublement du sujet. Nerval 

tente de fixer les visions de rêves à travers l’écriture du «roman-vision à la Jean 

Paul »776. Il décrit ce qu’il voit et éprouve comme héros-témoin devant et dans ces 

phénomènes supernaturalistes777, et en même temps analyse et juge tout cela comme 

auteur-critique. Ainsi, « l’épanchement du songe dans la vie réelle » se traduit par les 

deux instances narratives, l’alternance de la distinction et de la confusion de la réalité 

extérieure et de la réalité intérieure. Ce nouveau procédé réaliste donne naissance dans 

Aurélia à une nouvelle forme qu’est le « récit poètique », prose poétique et poème en 

prose, chant à la fois poétique et lyrique.  

                                                 
776 Dans la lettre à Liszt le 23 juin 1854. Voir III : 871. 
777 “[…] cet état de rêveries supernaturaliste, comme diraient les Allemands […]” (III : 458) 



 

 374

Conclusion 

 

Le premier point frappant de l’œuvre nervalienne est que ses derniers grands textes  

sont pour la plupart des récits de voyage. “L’oeuvre, en tout cas, semble 

indissociablement liée au mouvement, comme si Gérard était incapable de concevoir un 

récit qui ne soit voyage, ou, tout au moins, déplacement dans l’espace, […]. ”778 La 

trame du récit au « je »-narrateur se développe sous le signe du voyage. Le deuxième 

point saillant du récit nervalien se trouve dans l’intertextualité, puisque la majeure partie 

est constituée de citations, d’emprunts, de références, d’allusions…, à ses propres textes 

ou à des textes d’autres auteurs. Le troisième point remarquable, c’est l’aspect 

autobiographique. C’est dans le cadre du récit de voyage que le narrateur nervalien se 

raconte, sans nécessairement se confesser directement comme le fait l’autobiographe 

classique. Le dernier point à relever concerne la façon dont Nerval fait son œuvre, 

essentiellement par deux opérations : la réécriture et la recomposition. La première est 

généralement effectuée à partir d’intertextes d’autrui, et la deuxième, à partir de ses 

propres textes antérieurs. Ces opérations intertextuelles ne sont pas autres qu’une forme 

de ressouvenir, de rappel des souvenirs enfouies (palimpsestes), et de réactualisation de 

ceux-ci sous une nouvelle lumière. 

Nerval fait du voyage un des motifs les plus importants de son écriture : la quasi-

totalité de ses récits ont l’apparence du voyage. Mais son écriture du voyage ne se 

constitue pas pour autant d’une relation fidèle de l’itinéraire parcouru par le voyageur. Il 

ressuscite continuellement ses souvenirs au cours de son récit de voyage, de sorte qu’un 

récit autobiographique s’y installe par fragments. Ce qui est caractéristique dans ce récit 

autobiographique « en miettes » dispersées au fil du récit de voyage, c’est que 

                                                 
778 Jacques Bony, « Introduction », Aurélia, GF Flammarion, 1990, p.17. 



 

 375

l’expérience personnelle s’unit sans cesse à la mémoire collective, et le passé personnel 

remonte de plus en plus loin779 vers la source de l’histoire. Parallèlement, l’espace sert, 

comme un palimpseste, de véhicule du temps contenant la mémoire du passé : une fois 

évoqué, un lieu ressuscite à merveille les souvenirs personnels et collectifs. D’autres 

médiateurs les rappellent aussi : une personne, une anecdote, une légende, une chanson, 

etc. Comme l’écriture du voyage nervalienne est plus centrée sur la quête du moi, 

étroitement liée à la création d’une œuvre, que sur le simple compte rendu, il y a 

toujours une quête ou un prétexte dans le voyage : quête d’un logement, d’un livre, 

d’une femme, d’un autre moi… En un sens, l’errance est une allégorie de la quête du 

moi instable. 

Le voyageur nervalien se déplace à son gré, selon ses humeurs, c’est un voyageur 

fantaisiste ou un anti-voyageur, à l’opposé du voyageur classique qui se conforme aux 

règles établies. Il flâne, déambule désoeuvré en se livrant au hasard et à ses sensations, 

vagabonde à l’aventure ou erre sans but ; il court le risque d’être arrêté sans passeport 

dans le Valois, pays de son enfance ; arrive à la bibliothèque le jour de fermeture ; il 

part en plein novembre en voyage ; prend tout seul le train pour Bruxelles, tandis que la 

plupart des voyageurs belges se dirigent vers Paris… Dans le Valois, ne pense-t-il pas 

revenir à Paris par Ermenonville de manière fantaisiste, en prenant “ce qui est la route la 

plus courte comme distance et la plus longue comme temps” (II : 43). Cependant, son 

mode de déplacement a un avantage qui transforme la lenteur du temps en profondeur.  

Le récit de voyage nervalien est marqué par une multitude de digressions, qui se 

réalisent surtout par des récits métadiégétiques ou pseudo-métadiégétiques. À part 

quelques récits seconds autonomes, comme l’« Histoire de Hakem » et l’« Histoire de la 

reine du Matin », l’« Histoire d’Angélique » et l’« Histoire de Bucquoy », la plupart des 

récits enchâssés sont des micro-récits anecdotiques n’ayant aucun lien spatio-temporel 

avec le récit primaire : ce sont des récits humoristiques et ironiques, dont le rôle 

                                                 
779 “[…] ; — je vais plus loin encore retrouver mon enfance et le souvenir de mes parents”. (III : 687) 



 

 376

principal est le divertissement et la critique, qui permettent de rehausser la couleur du 

récit primaire. Toutefois, sur le plan thématique, ils entretiennent une relation 

d’analogie avec le récit primaire et mettent en abyme son sujet. 

En plus d’une multitude de micro-récits anecdotiques, Nerval insère une foule de 

références pour prouver l’authenticité de son discours, mais en même temps efface 

parfois les références chronologiques, géographiques, biographiques dans son récit 

autobiographique. Il fait avancer son récit en brouillant les traces référentielles, d’une 

part en s’attachant surtout à des modèles littéraires, et d’autre part en effaçant les 

repères d’événements, de sorte que son récit autobiographique a l’air mi-factuel et mi-

fictionnel comme une autobiographie déguisée.  

Au cours de la dernière période, le récit nervalien se transforme de plus en plus en 

fragments reliés par des images ou des épisodes sans liens apparents entre eux. Ainsi, il 

devient un assemblage d’éléments hétéroclites – portraits-croquis, anecdotes, choses 

vues, chansons, contes, poèmes…–, un récit hétérogène mélangeant diverses formes et 

divers discours, et donc un récit excentrique, inclassable dans une catégorie déterminée. 

Ce récit fragmentaire représente dans une certaine manière la variété de la société 

moderne, comme dans le premier volet des Nuits d’octobre, constitué d’une suite de 

scènes indépendantes de la vie nocturne du Paris populaire. Se présentent aussi 

plusieurs voix à travers la mise en scène dialoguée, ce qui produit un récit polyphonique 

et théâtral. Dans cette perspective, la constante utilisation de la forme épistolaire est 

significative, car elle donne avant tout au récit un aspect dialogique. 

L’hétérogénéité du récit est accentuée par la multitude d’intertextes insérés, qui se 

présentent sous forme de récits digressifs : contes, légendes, anecdotes, portraits, 

rapports, affiches, chansons, poèmes… Cependant, le récit de voyage nervalien, en 

principe factuel, s’associe sans encombre au récit fictionnel à travers ces récits 

digressifs, et l’écriture autobiographique s’y réalise par fragments. Ainsi, le voyage pour 



 

 377

Nerval est avant tout un voyage littéraire, car il s’associe toujours à l’écriture du 

voyage, fondée essentiellement sur la réécriture et la recomposition. 

Nerval s’attache, d’une part, à des documents matériellement vérifiables, et exploite, 

d’autre part, véritablement le domaine privé dans son récit personnel sous forme de 

journal intime, de carnet de route ou de carnet d’enquête, comme dans les Promenades 

et Souvenirs, Les Faux Saulniers et Les Nuits d’octobre ; ce qu’il rapporte en détail, le 

quotidien, les petits riens, l’insignifiant, l’inifme, etc., tout cela relève du prosaïque, à 

l’opposé de l’idéal poétique disparu. Il s’attache à des choses triviales d’ordre 

personnel, contre l’ordre établi représenté par l’autorité, la ligne droite, l’arbitre ; il 

réhabilite des formes révolues comme l’ode et le récit épistolaire, et des formes 

marginales populaires : chanson, conte, légende, spectacle forain… ce qui correspond à 

sa manière réaliste objective. En même temps, il se lance dans la quête intérieure, 

l’introspection de son moi profond, surtout par des récits de rêve où la voix intérieur 

s’épanche. À travers tous ces contrastes, s’exprime l’ultime ironie nervalienne : par le 

souvenir du poète d’autrefois qui est devenu un humble prosateur780 ; par l’anti-voyage 

sous forme de récit digressif marqué par le refus d’avancer sans détour ou errance ; par 

un anti-récit constitué de la juxtaposition de fragments discontinus ; enfin, par un récit 

en prose poétique et lyrique. 

L’écriture du voyage de Nerval se caractérise par un aspect littéraire. Sur le plan 

formel, le récit nervalien est fondé essentiellement sur de massives pratiques 

intertextuelles : références, réécritures et recompositions ; et sur le plan sémantique, 

l’écriture du voyage est fondamentalement autobiographique. Cependant, les récits 

autobiographiques de Nerval ne s’appuient pas seulement sur des modèles littéraires, 

mais sur le brouillage des repères spatio-temporels, de sorte que son écriture du voyage 

                                                 
780  “[…] — la dernière folie qui me restera probablement, ce sera de me croire poète ; […].” (III : 

458) 



 

 378

s’oriente à la fois dans deux directions opposées, menant au réalisme à l’aspect subjectif 

intériorisé tout en visant le réalisme à l’aspect objectif documentaire. 

Nerval parvient à inventer une nouvelle forme de voyage littéraire, libérée des 

contraintes du genre littéraire, à traves le mélange de diverses formes et le bricolage de 

divers intertextes dans une même œuvre, de sorte que son récit se caracctérise par la 

digression et le fragment, marqués aussi par le poétique et le lyrique.  

 

. 



 

 379

Bibliographie781  

 

I. Œuvres de Nerval 

Album Gérard de Nerval, Gallimard, “Bibliothèque de la Pléiade”, 1993. 

Aurélia, Un Roman à faire, Les Nuits d’octobre, Petits Châteaux de Bohême, Pandora, 

Promenades et Souvenirs, GF Flammarion, 1990. 

Aurélia, Les Nuits d’octobre, Petits Châteaux de Bohême, Promenades et Souvenirs, 

Pocket, 1994. 

Aurélia, Les Nuits d’octobre, Pandora, Promenades et Souvenirs, Gallimard, “folio 

classique”, 2005. 

Les Faux Saulniers, Éditions du Sandre, 2009 

Les Filles du Feu / les Chimères, GF Flammarion, 1994. 

Les Filles du Feu / les Chimères, Livre de Poche, 1999. 

Les Filles du Feu / les Chimères, Gallimard, “folio classique”, 2005. 

Les Illuminés, Pandora, Aurélia, Livre de Poche, 1999. 

Œuvres Complètes II, Gallimard, “Bibliothèque de la Pléiade”, 1984. 

Œuvres Complètes I, Gallimard, “Bibliothèque de la Pléiade”, 1989. 

Œuvres Complètes III, Gallimard, “Bibliothèque de la Pléiade”,1993. 

Voyage en Orient, t. I , t. II, GF Flammarion, 1980. 

 
II. Œuvres sur le voyage 

CHALLE (Robert), Journal d’un voyage fait aux Indes orientales, 2 vol., Mercure de 

France, 2002. 

CHALLE (Robert), Journal du Voyage des Indes orientales à Monsieur Pierre 

Raymond, Droz, Genève, 1998. 

CHAPELLE et BACHAUMONT, Voyage d’Encausse, Honoré Champion, 2007. 

CHATEAUBRIAND (François-René), Itinéraire de Paris à Jérusalem, GF-Flammarion, 

1968. 

CHATEAUBRIAND (François-René), Oeuvres romanesques et voyages II, texte établi, 

présenté et annoté par Maurice Regard, Bibliothèque de la Pléiade, 1969. 

                                                 
781 Sauf indication contraire, le lieu d’étidion est Paris. 



 

 380

COLONNA (Francesco), Le Songe de Poliphile, reprise de l’édition de Kerver, 

Imprimerie Nationale, 1994. 

DE BROSSES (Charles), Lettres familières d’Italie, Complexe, 1995. 

DUMAS (Alexandre), Excursions sur les bords du Rhin, GF-Flammarion, 1991. 

FLAUBERT (Gustave), Voyage en Égypte, Bernard Grasset, 1991. 

FLAUBERT (Gustave) et DU CAMP (Maxime), Par les Champs et par les grèves, 

Droz, Genève, 1987. 

HUGO (Victor), Œuvres Complètes. Voyages, Robert Laffont, « Bouquins », 1987. 

LAMARTINE (Alphonse de), Voyage en Orient, Honoré Champion, 2000.  

LÉRY (Jean de), Histoire d’un voyage faict en la terre du Brésil, Librairie Générale 

Française, 1994.  

MONTAIGNE (Michel de), Journal de voyage, Gallimard, 1983. 

MONTAIGNE (Michel de), Journal de voyage, Puf, 1992. 

NODIER (Charles), Franciscus Columna, Gallimard, 2004. 

VOLNEY (Comte de, Constantin François de Chasseboeuf), Voyage en Syrie et en 

Égypte, (3e édition, 1799), t. III, Fayard, 1998. 

 

 
III. Ouvrages critiques sur Nerval 

i. Biographies  

BRIX (Michel) et PICHOIS (Claude), Gérard de Nerval, Fayard, 1995. 

COGEZ (Gérard), Gérard de Nerval, coll. « folio biographies », Gallimard, 2010. 

BAYLE (Corinne), Gérard de Nerval : l’inconsolé, Aden, 2009. 

 

ii. Critiques et essais  

AUBAUDE (Camille), Nerval et mythe d’Isis, Kimé, 1997. 

AUBAUDE (Camille), Le Voyage en Égypte de Gérard de Nerval, Kimé, 1997. 

AUBAUDE (Camille), L’Egypte de Gérard de Nerval, Publibook, 2004. 

BAYLE (Corinne), Gérard de Nerval : La Marche à l’étoile, Champ Vallon, 2001. 

BÉGUIN (Albert), L’Âme romantique et le rêve, José Corti, coll. “biblio essais”, 1991. 

BÉNICHOU (Paul), Nerval et la chanson folklorique, José Corti, 1970. 

BONY (Jacques), Le Dossier des « Faux Saulniers », Presses Universitaires de Namur, 

Namur, 1984. 

BONY (Jacques), Le récit nervalien, José Corti, 1990. 



 

 381

BONY (Jacques), L’Esthétique de Nerval, Eurédit, 2004. 

BONY (Jacques), Aspects de Nerval, Eurédit, 2006. 

BOWMAN (Frank Paul), Gérard de Nerval, la conquête de soi par l’écriture, Orléans, 

Paradigme, 1997. 

BRIX (Michel), Les Déesses absentes, vérité et simulacre dans l’œuvre de Gérard de 

Nerval, Klincksieck, 1997. 

BRIX (Michel) et CLÉMENS (Jacques), Genèse de « Pandora », Presses Universitaires 

de Namur, Namur, 2005. 

BRIX (Michel) et YON (Jean-Claude), Nerval et l’opéra-comique : Le dossier des 

Monténégrins, Presses Universitaires de Namur, Namur, 2009. 

CAMPION (Pierre), Nerval : Une Crise dans la pensée, Presses Universitaires de 

Rennes, 1998. 

CASTEX (Pierre-Georges), Le Conte fantastique en France de Nodier à Maupassant, 

José Corti, 1951. 

CHAMBERS (Ross), Gérard de Nerval et la poétique du voyage, José Corti, 1969. 

CHAMBERS (Ross), Mélancolie et opposition. Les débuts du modernisme en France, 

José Corti, 1987.  

COLLOT (Michel), Gérard de Nerval ou la dévotion à l’imaginaire, PUF, 1992. 

DELAY (Florence), Dit Nerval, Gallimard, 1999. 

DESTRUEL (Philippe), L’Écriture nervalienne du temps, l’expérience de la temporalité 

dans l’oeuvre de Gérard de Nerval, Nizet, Saint-Genouph, 2004. 

DUNN (Susan), Nerval et le roman historique, « archives nervaliennes » no 12, Lettres  

des Modernes No 193, 1981. 

GENINASCA (Jacques), Les Chimères de Nerval, discours critique et poétique, 

Larousse, coll. “L”, 1973. 

ILLOUZ (Jean-Nicolas), Nerval le « rêveur en prose », imaginaire et écriture, PUF,  

coll. écrivains”, 1997. 

JEAN (Raymond), La poétique du désir, Seuil, 1974. 

JEAN (Raymond), Lectures du désir, Seuil, 1977. 

JEANNERET (Michel), La Lettre perdue, écriture et folie dans l’œuvre de Nerval, 

Flammarion, 1978. 

LEROY (Christian), Les Filles du Feu, les Chimères et Aurélia ou « la Poésie est-elle 

tombée dans la prose ?», Champion, 1997. 

MALANDAIN (Gabrielle), Nerval ou l’incendie du théâtre, Identité et littérature dans 

l’œuvre en prose de Gérard de Nerval, José Corti, 1986. 

MALANDAIN (Gabrielle), Nerval, réalisme et invention, Orléans, Paradigme, 1997. 

MIZUNO (Hisashi), Nerval, L’écriture du voyage, Honoré Champion, 2003. 



 

 382

PICHOIS (Claude) et ALICE (Jean-Paul), Gérard de Nerval, Paris, la vie errante, 

Agence Culturel de Paris, 1996. 

PROUST (Marcel), « Gérard de Nerval », Contre Sainte-Beuve, Gallimard, 1954. 

RICHARD (Jean-Pierre), « Géographie magique de Nerval », Poésie et profondeur, 

Seuil, coll. “Points”, 1955. 

SAMARAN (Charles), Paysages littéraires du Valois, Klincksieck, 1964. 

SANGSUE (Daniel), Le récit excentrique, José Corti, 1987. 

SCHAEFFER (Gérald), Le voyage en Orient de Nerval, études des structures, 

Neuchâtel, Baconnière, 1967. 

SCHREIBER (Lise), Seul dans l’Orient : les voyages de Nerval et Du Camp, 

Publication de l’Université de Saint-Étienne, Saint- Étienne, 2006. 

SEGINGER (Gisèle), Les Filles du feu, les Chimères, Ellipses, 2004. 

STREIFF MORETTI (Monique), Le Rousseau de Gérard de Nerval, Bologne, Pàtron et 

Paris, Nizet, 1976. 

TRITSMANS (Bruno), Textualités de l’instable, l’écriture du Valois de Nerval, Berne, 

Peter Lang, 1989. 

TRITSMANS (Bruno), Écritures nervaliennes, Gunter Narr Verlag, Tübingen, 1993. 

WIESER (Dagmar), Nerval : Une poétique du deuil à l’âge romantique, Droz, 2004. 

ZIMMERMANN (Martin), Nerval le lecteur de Heine : un essai de sémiotique 

comparative, l’Harmattan, 1999. 
 

IV. Ouvrages collectifs et articles critiques sur Nerval 

i. Ouvrages collectifs sur Nerval 

Clartés d’Orient, Nerval ailleurs, Laurence Teper, 2004. 

Dictionnaire Nerval, Claude Pichois et Michel Brix, Tusson, Charente, Du Lérot 

éditeur, 2006. 

Gérard de Nerval, Actes du Colloque de la Sorbonne du 15 novembre 1997, Presses de 

l’Université de Paris-Sorbonne, 1997. 

Gérard de Nerval, « Les Filles du Feu, Aurélia », “soleil noir” , textes réunis par José-

Luiz Diaz, Actes du Colloque d’Agrégation des 28 et 29 novembre 1997, Romantisme, 

SEDES. 

Gérard de Nerval, Paris et alentours, Encre, 1980. 

Journée de Nerval du 29 janvier 2005 à Saint-Germain-en-Laye, actes du colloque, 

150o anniversaire de la mort de Gérard de Nerval, Saint-Germain-en-Laye, Hybride, 

2005. 



 

 383

Médaillons nervaliens : onze études à la mémoire du Père Jean Guillaume, textes 

réunis par Hisashi Mizuno, Nizet, 2003. 

Nerval, une poétique du rêve, Actes du Colloque de Bâle, Mulhouse et Fribourg des 10, 

11 et 12 novembre 1986 organisé par Jacques Huré, Joseph Kurt et Robert Kopp, Paris-

Genève, Champion-Slatkine, 1989. 

Quinze études sur Nerval et le romantisme, recueillies par Hisashi Mizuno et Jérôme 

Thélot, en hommage à Jacques Bony, Kimé, 2005. 

Le Rêve et la vie, Aurélia, Sylvie, les Chimères de Gérard de Nerval, Actes du Colloque 

du 19 janvier 1986, SEDES, 1986. 

 

ii. Articles sur Nerval  

BÉNICHOU (Paul), « Le Romantisme “Bousingot” », Variétés critiques, José Corti, 

1996, p. 79-109. 

BONY (Jacques), « Introduction » d’Aurélia de Nerval, Garnier-Flammarion, 1990. 

BONY (Jacques), « Léo Burckart, histoire d’un drame », Les Cahiers, No 19, printemps, 

P.O.L. et Comédie Française, 1996. 

BRIX (Michel), « À propos d’une amitié « littéraire » Gérard de Nerval et Alexandre  

Dumas », RHLF, no 6, nov-déc 1994. 

BRIX (Michel), « Le Valois nervalien, ou la tentation orientale », Voyager en France 

au temps du romantisme, textes réunis et présentés par Alain Guyot et Chantal Massol, 

ELLUG, Université Stendhal, Grenoble, 2003. 

BRIX (Michel) et MIZUNO (Hisashi), « Introduction », Théophile Gautier : 

L’Hirondelle & le Corbeau, écrits sur Gérard de Nerval, Plein Chant, 2007. 

CHAMARAT-MALANDAIN (Gabrielle), « Le sujet lyrique dans l’histoire : la 

composition des Chimères de Gérard de Nerval », Le Moi, l’histoire 1789-1848, Ellug, 

Grenoble, 2005. 

CHAMARAT-MALANDAIN (Gabrielle), « Les Arabesques de l’ironie nervalienne », 

Journée de Nerval du 29 janvier 2005 à Saint-Germain-en-Laye, Saint-Germain-en-

Laye, Hybride, 2005, p. 71-87. 

CHAMARAT (Gabrielle), « Promenades et Souvenirs : un passé en devenir. Brouillage 

générique, formel, sémantique dans la prose nervalienne », RHLF, oct-déc 2005. 

CHAMBERS (Ross), « La Narration dans Sylvie, essai de narratologie situationnelle », 

Poétique 41, 1980. 

CHAMBERS (Ross), « Récit d’aliénés, récit aliénés. Nerval et John Perceval », 

Poétique 53, 1983. 



 

 384

D’HULST (Lieven), « Le Voyage allemand de Nerval et Dumas en 1838 », Études 

nervaliennes et romantiques III, Namur, Presses Universitaires de Namur, 1981. 

D’HULST (Lieven), « Traduction et écriture chez Nerval : l’épreuve du Second Faust », 

Quinze études sur Nerval et le romantisme, Kimé, 2005. 

GENINASCA (Jacques), «De la fête à l’anti-fête», La Parole littéraire, PUF, 1997, p. 

129-145. 

JEANNERET (Michel), Introduction au Voyage en Orient de Nerval, 2 vol., t. I, 

Garnier-Flammarion ,1980.  

MIZUNO (Hisashi), « Nerval, écrivain de la vie moderne, et la peinture flamande et  

hollandaise », RHLF, no 4, Juillet-août 2002. 

MIZUNO (Hisashi), « Gérard de Nerval devant l’Histoire : structure temporelle et 

historicité dans l’écriture de Lorely. Souvenirs d’Allemagne », Revue de littérature 

comparée, janvier-mars 2004, p. 23-36. 

MIZUNO (Hisashi), « Corps et âme dans Aurélia de Gérard de Nerval », Romantisme,  

no 127, 1er trimestre 2005. 

RÉTAT (Laudyce), « Le Conte dans le conte : Le Voyage en Orient de Nerval », Les 

Genres insérés dans le roman, Actes du Colloque International du 10 au 12 décembre 

1992, C.E.D.I.C., 1994, p. 231-241. 

QUEFFÉLEC (Christine), « Les Nuits d’octobre de G. de Nerval : essai de brièveté », 

La Forme brève, actes du colloque franco-pollonais, Lyon, 19-21 septembre 1994, 

Paris-Fiesole, Honoré Champion-Cadmo, 1996.  

SANGSUE (Daniel), « Le récit de voyage humoristique (XVII e-XIX e siècles) », RHLF 

no 4, Juillet-août 2001.  

SCHOPP (Claude), « Les Excursions de Dumas sur les bords du Rhin (1838), Études 

nervaliennes et romantiques III, Namur, Presses Universitaires de Namur, 1981. 

SIMON (Anne), « De Sylvie à la Recherche : Proust et l’inspiration nervalienne », 

Romantisme, No 95, Premier Trimestre 1997, p. 39-49. 

STEINMETZ (Jean-Luc), « Les poésies dans les Petits Châteaux de Bohème » (p. 71-

85), « Un disciple de du Bartas : Gérard de Nerval » (p. 87-105), Signets, essai critque 

sur la poésie du XVIIIe au XXe siècle, José Corti, 1995. 

THOREL-CAILLETEAU (Sylvie), « Réalisme et fantaisie dans Les Nuits d’octobre », 

La Fantaisie post-romantique, textes réunis et présentés par Jean-Louis Cabanès et 

Jean-Pierre Saïdah, Presses Universitaires du Mirail, Toulouse, 2003. 

TRITSMANS (Bruno), «Système et jeu dans “Sylvie”», Poétique 65, Fév. 1986, p. 77-

89. 



 

 385

ZIEGLER (Jean), « Le Voyage de Gérard de Nerval à Londres en 1849, Études 

nervaliennes et romantiques III, Namur, Presses Universitaires de Namur, 1981, p. 53-

57. 

 
V. Ouvrages et articles généraux 

i. Ouvrages et articles sur le récit de voyage 

AFFERGAN (Francis), Exotisme et altérité, PUF, 1987. 

ANTOINE (Philippe), Les Récits de voyage de Chateaubriand, Honoré Champion, 

1997. 

ANTOINE (Philippe), Itinéraire de Paris à Jérusalem de François de Chateaubriand, 

Foliothèque, 2006. 

BERCHET (Jean-Claude), « Un Voyage vers soi », Poétique, no 53, 1983, p. 91-108. 

BERCHET (Jean-Claude), « Introduction » de l’Anthologie du Voyage en Orient, 

Robert Lafont, coll. “Bouquins”, 1985, p. 3-20. 

BERCHET (Jean-Claude), « Et in Arcadia ego », romantisme, No 51, 1986, pp. 86-104. 

BERTY (Valérie), Littérature et voyage, un essai de typologie narrative des récits de 

voyage français au XIXe siècle, l’Harmattan, 2001. 

BLEWER (Evelyn), « Petit Gervais, Geoffroy-Saint-Hilaire et les Acariens : une source 

du « Rhin », RHLF, No 6, juillet-août 1986. 

BUTOR (Michel), Le génie du lieu, Grasset, 1958. 

BUTOR (Michel), « Le voyage et le livre », Répertoire IV, Minuit, 1974, p. 9-29. 

BUTOR (Michel), « L’écriture nomade », Butor aux quatre vents, José Corti, 1997, p. 

137-157. 

CHAMARAT (Gabrielle), Un Voyage dans le voyage : L’Orient dans Le Rhin, 

Maisonneuve et larose, 2001. 

CHUPEAU (Jaques), « Les récits de voyages aux lisières du roman », RHLF, No 3-4 

(mai-août 1977), p. 536-553. 

COURTINAT (Nicolat), Philosophie, histoire et imaginaire dans le Voyage en Orient 

de Lamartine, Honoré Champion, 2003. 

COGEZ (Gérard), Les Écrivains voyageurs au XXe siècle, Seuil, 2004. 

DAUNAIS (Isabelle), L’Art de la mesure ou l’invention de l’espace dans le récit 

d’Orient (XIXe siècle), Saint-Denis, Presses Universitaires de Vincennes, 1996. 

DEBRAY GENETTE (Raymonde), « Voyage et description », Métamorphoses du récit, 

Seuil, 1977, p. 536-553. 



 

 386

DOIRON (Normand), L’Art de voyager, le déplacement à l’époque classique, Sainte-

Foy et Paris, Les Presses de l’Université Laval et Klincksieck, 1995. 

ELFAKIR (Véronique), Désir nomade, littérature de voyage, L’Harmattan, 2005. 

GANNIER (Odile), La Littérature de voyage, Ellipses, coll. “thèmes & études”, 2001. 

GUENTNER (Wendelin), « Comment le récit de voyage devient littéraire au XVIIIe 

siècle », Studies on Voltaire, 296, Oxford, 1992, p. 53-70. 

GUENTNER (Wendelin), Esquisses littéraires : Rhétorique du spontané et récit de 

voyage au XIXe siècle, Nizet, 1997. 

GUYOT (Alain) et LE HUENEN (Roland), L’Itinéraire de Paris à Jérusalem de 

Chateaubriand : l’invention du voyage romantique, Presses de l’Uninversité Paris-

Sorbonne, 2006. 

HARDER (Hermann), Le Président de Brosses et le voyage en Italie au dix-huitième 

siècle, Slatkine, Genève, 1981. 

HUET-BRICHARD (Marie-Catherine), « Le Rhin et la fantaisie du voyage », La 

Fantaisie post-romantique, textes réunis et présentés par Jean-Louis Cabanès et Jean-

Pierre Saïdah, Presses Universitaires du Mirail, Toulouse, 2003. 

JUILLIARD (Colette), Imaginaire et Orient : L’écriture du désir, l’Harmattan, 1996. 

LE HUENEN (Roland), « Le récit de voyage : l’entrée en littérature », Études 

littéraires, XX-1, Laval-Québec, 1987, p. 45-57. 

LE HUENEN (Roland), « Le discours du découvreur », L’Esprit créateur, 1990, vol. 

XXX-no 3, p. 27-35.  

LE HUENEN (Roland), « Du voyage et du littéraire », Texte 12, 1993, p. 111-121. 

LE HUENEN (Roland), « Inscription du quotidien dans le récit de voyage au XIXe 

siècle », Itinéraires du XIXe siècle, P. Perron, R. Le Huenen et S. Vachon éd., Toronto, 

Centre d’études romantiques Joseph Sablé, 1996, p. 193-203. 

LE HUENEN (Roland), « L’écriture du voyage romantique », Règles du genres et 

inventions du génie, London, Mestengo Press, 1999, p. 119-131. 

LESTRINGANT (Frank), André Thevet, cosmographe des derniers valois, Droz, 

Genève, 1991. 

LESTRINGANT (Frank), Le Huguenot et la Sauvage : l’Amérique et la controverse 

coloniale, en France au temps des guerres de Religion (1555-1589), Aux Amateurs de 

livres, 1990, deuxième édition, Klincksieck, 1999, Droz (Genève), troisième édition, 

2004. 

LESTRINGANT (Frank), Jean de Léry ou l’invention du sauvage, Honoré Champion,  

2005. 

MAGRI-MOURGUES (Véronique), Le Voyage à pas comptés : pour une poétique du  

récit de voyage au XIXe siècle, Honoré Champion, 2009. 



 

 387

MOURA (Jean-Marc), Lire l’Exotisme, Dunod, 1992. 

MOURA (Jean-Marc), L’Europe littéraire et l’ailleurs, PUF, 1998. 

MOUREAU (François), « La copie Leydet du « Journal de voyage », Autour du Journal 

de voyage de Montaigne 1580-1980, Actes des Journées Montaigne : Mulhouse, Bâle, 

octobre 1980, avec une copie inédite du Journal de voyage, Slatkine, 1982, p. 107-117. 

MOUREAU (François), Le Théâtre des voyages, PUPS, 2005. 

MOUSSA (Sarga), La Relation orientale. Enquête sur la communication dans les récits 

de voyage en Orient (1811-1861), Klincksieck, 1995. 

MOUSSA (Sarga), « Signatures : ombre et lumière de l’écrivain dans la 

Correspondance d’Orient de Flaubert », Littérature, No 104, décembre 1996. 

OSTER (Daniel), « Un curieux bédouin », Un Voyageur en Égypte vers 1850, le Nil de 

Maxime du Camp, Sand / Conti, 1987. 

RIGOLOT (François), « Introduction », Journal de voyage de Michel de Montaigne, 

édition présentée, établie et annotée par François Rigolot, Puf, 1992. 

PASQUALI (Adrien), Le Tour des horizons. Critique et récits de voyages, Klincksieck, 

1994. 

PASQUALI (Adrien), « Récits de voyages et narrativité » suivi de « Esquisse 

typologique », Le Narratif hors de soi, Le Huenen Roland éd., Toronto, Les Éditions 

Trintexte, 1997, pp. 9-39. 

PICHOIS (Claude), Littérature et progrès. Vitesse et vision du monde, Neuchâtel, la 

Baconnière, 1973. 

SANDOZ (Marc), « De Brosses amateur d’art », Charles de Brosses 1777-1977, 

Slatkine, Genève, 1981 

SANGSUE (Daniel), « Le Récit de voyage humoristique (XVII e-XIX e siècles) », RHLF, 

2001, no4, p. 1139-1162. 

SANGSUE (Daniel), La Relation parodique, José Corti, 2007. 

SAVY (Nicole), Victor Hugo, voyageur de l’Europe, Labor et Archives et Musée de la 

littérature, Bruxelles, 1997. 

SCHOPP (Claude), « Les Excursions de Dumas par Les Bords du Rhin (1838) : 

restitution chronologique », Études nervaliennes et romantiques III, Presses 

Universitaires de Namur, Namur, 1981, p. 59-71. 

SÉVRY (Jean), « De la littérature des voyages et de leur nature, et à propos des 

premiers pas, des premiers regards et d’un rendez-vous manqué, et autres réflexions », 

Les Discours de voyages : Afrique-Antilles, Karthala, 1998, p.45-70. 

THIBAUDET (Albert), « Le genre littéraire du voyage », Réflexion sur la critique, 

Gallimard, 1939, pp. 7-22. 



 

 388

TODOROV (Tzvetan), Nous et les autres. La Réflexion française sur la diversité 

humaine, coll. « Points Essasi », Seuil, 1992. 

WEBER (Anne-Gaëlle), A beau mentir qui vient de loin, Honoré Champion, 2004. 

WOLFZETTEL (Friedrich), Le Discours du voyageur, PUF, 1996. 

 

Arts et légendes d’espaces. Figures du voyage et rhétoriques du monde, 

communications réunies et présentées par Christian Jacob et Frank Lestringant, Presses 

de l’École Normale Supérieure, 1981. 

Autour de Robert Challe, Honoré Champion, 1993. 

Challe et/en son temps, Honoré Champion, 2002. 

Le Désert et la gloire : les mémoires d’un agent syrien de Napoléon par Fathallah 

Sâyigh, traduit de l’arabe d’après l’unique manuscrit de l’auteur, présenté et annoté par 

Joseph Chelhod, Gallimard, 1991. 

Écrire le Voyage, textes réunis par Görgy Tverdota, Presses de la Sorbonne Nouvelle, 

1994. 

D’Encre de Brésil : Jean de Léry, écrivain, textes réunis par Frank Lestringant et Marie-

Christine Gomez-Géraud, Paradigme, Orléans, 1999. 

L’Errance, de Cervantes aux écrivains voyageurs, Magazine littéraire No 353, avril 

1997.  

Homo viator : le voyage de la vie (XVe - XXe siècles), textes réunis par Frank Lestringant 

et Sarga Moussa, Univ. Charles-d, 1997. 

Le Journal de voyage et Stendhal, actes du Colloque de Grenoble, textes recueillis par  

V. Del Litto et E. Kanceff, Slatkine, Genève, 1986. 

Miroirs de Textes, Récits de voyage et intertextualité, Publications de la faculté des 

lettres, arts et sciences humaines de Nice, No 49, 1998. 

Les Modèles du récit du voyage, Littérales no 7, cahier du département de français, 

Nanterre, Paris X - Nanterre, 1990. 

Métamorphoses du récit de voyage, actes du colloque de la Sorbonne et du Sénat (2  

mars 1985), recueillis par François Moureau, Paris-Genève, Champion-Slatkinie, 1986. 

Miroirs de l’altérité et voyages au Proche-Orient, colloque international de l’Institut 

d’Hisotire et de Civilisation Françaises de l’Université de Haïfa 1987, Genève, Slatkine, 

1991. 

L’Œil aux aguets ou l’artiste en voyage, études réunies par François Moureau, 

Klincksieck, 1995. 

Les Récits de voyage, préface par Jean Mesnard, Nizet, 1986. 

Robert Challe : sources et héritages, Peeters, Leuven, 2003. 



 

 389

Roman et récit de voyage, textes réunis par Marie-Christine Gomez-Géraud et Philippe 

Antoine, Presses de l’Université de Paris-Sorbonne, 2001. 

Le Second voyage ou le déjà-vu, études réunies par François Moureau, Klincksieck, 

1996. 

Séminaires Robert Challe : Les Illustres Françaises, Université Paul Valéry Montpellier 

III, 1995. 

Vers l’Orient par la Grèce : avec Nerval et d’autres voyageurs (Syra, 3-4 juillet 1988), 

actes recueillis par Loukia Droulia et Vasso Mentzou, Klincksieck, 1992. 

Le Voyage en 1842, bibliographie critique établie par les étudiants d’un séminaire de 

maîtrise et de D.E.A., dirigé par Jacques Bony, publication de la Faculté des Lettres et 

Sciences Humaines de l’Université Paris XII – Val de Marne, 1992. 

Le Voyage en Orient de Chateaubriand, Manucius, Houilles, 2006. 

Voyages badins, burlesques et parodiques du XVIIIe siècle, textes réunis et présentés par 

Jean-Michel Racult avec la collaboration de Theodore E. D. Braun, Pierre Burger et 

Erik Leborgne, Publications de l’Université de Saint-Étienne, Saint-Étienne, 2005. 

Voyager en France au temps du romantisme, textes réunis et présentés par Alain Guyot 

et Chantal Massol, ELLUG, Université Stendhal, Grenoble, 2003. 

 

ii. Ouvrages généraux  

AURENCHE (Marie-Larure), Édouard Charton et l’invention du Magasin pittoresque 

(1833-1870), Honoré Champion, 2002. 

BARTHES (Roland), « Introduction à l’analyse structurale des récits », Poétique du 

récit, Seuil, coll. “Points”, 1977. 

BAYARD (Pierre), Le Hors-sujet, Proust et la digression, Minuit, 1996. 

BÉNICHOU (Paul), L’École du désenchantement, Gallimard, 1992. 

BESSIÈRE (Jean), Dire le littéraire, point de vue théorique, Bruxelles, Pierre Mardaga, 

coll. “Philosophie et langage”, 1990. 

BIASI (Pierre-Marc de), « Intertextualité », Encyclopedia Universalis, 1989. 

BONY (Jacques), Lire le Romantisme, DUNOD, 1992. 

BOOTH (W.C.), « Distance et point de vue », Poétique du récit, Seuil, coll. “Points”, 

1977. 

BOURGEOIS (René), L’Ironie romantique, Spectale et jeu de Mme de Staël à Gérard de 

Nerval, Presses Universitaires de Grenoble, Grenoble, 1974. 

BRIX (Michel), Le Romantisme français, Namur, Peeters, 1999. 

CHARLE (Christophe), Le Siècle de la presse (1830-1939), Seuil, coll. “L’univers  



 

 390

historique”, 2004. 

COHN (Dorrit), La Transparence intérieure, trad. de l’anglais par Alain Bony, Seuil,  

coll. “Poétique”, 1981. 

DÄLLENBACH (Lucien), Le Récit spéculaire, essai sur la mise en abyme, Seuil, coll. 

“Poétique”, 1977.  

DÉMORIS (René), Le Roman à la première personne : du classicisme aux Lumières, 

Droz, Genève, 2002. 

DERUELLE (Aude), Balzac et la digression, Christian Pirot, Saint-Cyr-sur-Loire, 

2004. 

ECO (Umberto), Lector in fabula, trad. de l’italien par Myriem Bouzaher, Grasset , coll. 

“Biblio essais”, 1985. 

FERENCZI (Thomas), L’Invention du journalisme en France, Plon, 1993. 

GENETTE (Gérard), Figures III, Seuil, coll. “Poétique”, 1972. 

GENETTE (Gérard), Nouveau discours du récit, Seuil, coll. “Poétique”, 1983. 

GENETTE (Gérard), Fiction et diction, Seuil, coll. “Poétique”, 1991. 

GENETTE (Gérard), Palimpesestes, Seuil, coll. “Points Essais”, 1992. 

GIGNOUX (Anne Claire), Initiation à l’intertextualité, Ellipses, 2005. 

GIRARD (René), Mensonges romantique et vérité romanesque, Bernard Grasset, coll. 

“Pluriel”, 1961. 

GLOWINSKI (Michal), « Sur le roman à la première personne », Esthétique et 

poétique, textes réunis et présentés par Gérard Genette, Seuil, coll. “Points”,1992. 

GODARD (Anne), Le Dialogue à la Renaissance, Puf, 2001. 

GUSDORF (Georges), Autobiographie, lignes de vie 2, Odile Jacob, 1991. 

KAYSER (Wolfgang), « Qui raconte le roman », Poétique du récit, Seuil, coll. 

“Points”, 1977. 

LEJEUNE (Philippe), Le Pacte autobiographique, Seuil, coll. “Poétique”, 1975. 

LEJEUNE (Philippe), L’autobiographie en France, 2ème édition, Arman Colin, 1998. 

LINTVELT (Jaap), Essai de typologie narrative et le « point de vue », José Corti, 1989. 

MARCHAL (France), « Diderot : de l’intertextualité lucide ou ludique à l’autonomie de 

la pensée », L’Intertextualité, études réunies et présentées par Nathalie Limat-Letellier 

et Marie Miguet-Ollangier, Annales littéraires de l’Université de Frache-Comté, no 637, 

Les Belles Lettres, 1998. 

MORIER (Henri), Dictionnaire de Poétique et de Rhétorique, 5e édition, PUF, 1998. 

PEYTARD (Jean), Mikhaïl Bakhtine, dialogisme et analyse du discours, Bertrand-

Lacoste, coll. “Référence”, 1995.  

PIÉGAY-GROS (Nathalie), Introduction à l’intertextualité, Dunod, 1996. 

POUILLON (Jean), Temps et roman, nouvelle édition augmentée, Gallimard, 1993. 



 

 391

PROPP (Vladimir), Morphologie du conte, Seuil, coll. “Points”, 1970. 

RABAU (Sophie), L’Intertextualité, GF Flammarion, coll. “Corpus”, 2002. 

ROUSSET (Jean), Narcisse romancier, essai sur la première personne dans le roman, 

3e édition, José Corti, 1972. 

ROUSSET (Jean), « Une forme littéraire : le roman par lettres », Forme et signification, 

José Corti, 1992. 

SABRY (Randa), Stratégies discursives : digression, transition, suspens, EHESS, 1992. 

SAÏD (Edward), L’Orientalisme, trad. de l’américain par Catherine Malamoud, Seuil, 

1980. 

SAMOYAULT (Tiphaine), L’Intertextualité, mémoire de la littérature, Armand Colin, 

2005. 

SCHAEFFER (Jean-Marie), Qu’est-ce qu’un genre littéraire, Seuil, coll. “Poétique”,  

1989. 

SCHOENTJES (Pierre), Poétique de l’ironie, Seuil, coll. “Essais”, 2001. 

STAROBINSKI (Jean), Jean-Jacques Rousseau : La transparence et l’obstacle, 

Gallimard, 1971. 

STAROBINSKI (Jean), L’Oeil vivant II : La relation critique, Gallimard, 2001. 

TODOROV (Tzvetan), Introduction à la littérature fantastique, Seuil, coll. “Points”, 

1970. 

TODOROV (Tzvetan), Poétique de la prose, Seuil, coll. “Points”, 1978. 

TODOROV (Tzvetan), « Les catégories du récit littéraire », L’Analyse structurale du 

récit, Communication 8, Seuil, coll. “Points”, 1981. 

TODOROV (Tzvetan), La Notion de littérature et autres essais, Seuil, coll. “Points”, 

1987. 

TROUVE (Alain), « Lecture et intertextualié : parcours de la reconnaissance », 

Parcours de la reconnaissance intertextuelle, Presses Universitaires de Reims, Reims, 

2006. 

VELCIC-CANIVEZ (Mirna), « Le Pacte autobiographique et le destinataire », Poétique 

no110, avril 1997. 

VERRIER (Jean), Tzvetan Todorov, Bertrand-Lacoste, coll. « Référence », 1995. 

 

L’Autobiographie, VIes Rencontres psychanalytiques d’Aix-en-Provence, 1987. 

Crise de prose, Presses Universitaires de Vincennes, Saint-Denis, 2002.  

La Digression, textes réunis par Nathalie Piégay-Gros, Université Paris VII, 1994. 

L’Héritage de Bakhtine, édition préparée par Catherine Depretto, Presses Universitaires 

de Bordeaux, 1997. 



 

 392

Intertextualité, Etudes réunies et présentées par Nathalie Limat-Letellier et Marie 

Miguet-Ollangier, Annales littéraires de l’Université de Franche-Comté, no 637, Les  

Belles Lettres, 1998. 

Le Journal intime et ses formes littéraires, Actes du Colloque de septembre 1975, textes 

réunis par U. Del Litto, Droz, 1978. 

Le Voyage en Orient, anthologie par Jean-Claude Berchet, Robert Laffont, coll. 

“Bouquins”, 1985. 

Dictionnaire culturel de la Mythologie gréco-romaine, sous la direction de René 

Martin, Nathan, 2003. 

Dictionnaire de la Mythologie par Michel Grant et John Hazel, trad. de l’anglais par 

Etienne Leyris, Marabout, coll. “Marabout Service”,1975. 
 



 

 393

Index 

Noms de personnes et personnages 
Abélard, 224 

Abou-Khaled, le cheikh, 172, 306, 314 

Achille, 310 

Adam, 308, 320 

Addison, 59 

Adèle, 115 

Adonaï, 313 

Adoniram, 159, 200, 269, 291, 294, 295, 302, 309, 

311, 312, 313, 314, 315, 362, 364 

Adrienne, 124, 138, 220, 304, 345 

Agrévan, 295, 310 

Ainsworth, 241 

Ali, 161, 268 

Allah, 268, 310 

Angélique, 18, 118, 124, 125, 191, 192, 196, 198, 

199, 205, 207, 208, 210, 211, 212, 214, 216, 217, 

218, 221, 223, 225, 226, 227, 228, 229, 230, 231, 

232, 233, 254, 285, 286, 289, 291, 298, 305, 311, 

338, 339, 343, 344, 345, 359, 365, 371, 375 

Angélique de Longueval, 18, 118, 124, 125, 191, 

192, 196, 198, 199, 205, 207, 208, 210, 211, 214, 

216, 217, 218, 221, 223, 225, 226, 227, 228, 229, 

230, 231, 232, 233, 245, 254, 285, 286, 291, 298, 

305, 311, 338, 339, 343, 365 

Angélique, de Longueval, 196, 211, 214, 226, 343 

Apostolo, 302 

Apulée, 14, 124, 266, 267, 299, 307, 341 

Arnoule, Auguste, 344 

Astley, Thomas, 50 

Aucler, Quintus, 125 

Aurélia, 6, 10, 11, 12, 16, 66, 123, 124, 139, 141, 

142, 143, 153, 155, 156, 175, 217, 220, 221, 236, 

249, 252, 258, 262, 263, 264, 265, 266, 267, 268, 

269, 271, 272, 273, 307, 311, 315, 323, 327, 341, 

346, 348, 359, 360, 361, 362, 368, 373, 374, 379, 

381, 382, 383, 384 

Aurélie, 139, 264, 300 

Balzac, Honoré de, 53, 57, 193, 247, 287, 288, 390 

Barbey d’Aurevilly, 356 

Barbier, Auguste, 240 

Barrès, Maurice, 62 

Basse-Maison, 289 

Baudelaire, Charles, 355, 357 

Bauldour, 117, 269, 327 

Bayle, Pierre, 34 

Becker, 115 

Belleforêt, Francois de, 87 

Bellin, 203 

Bergerac, Cyrano de, 56 

Beringhen, Jacques de, 216 

Bernard, Auguste, 80, 196, 285 

Bernier, François, 42, 45 

Bertrand, Aloysius, 357, 358 

Beschir, l’émir, 112 

Boccace, 57, 363 

Boghos-Effendi, 159 

Böttiger, Carl Auguste, 138 

Bouhier, 58 

Bourget, Paul, 62, 69 

Bouvier, Nicolas, 73 

Brisacier, 123, 153, 273, 310 

Brosses, Chalres, le Président de, 48, 51, 59, 386 

Broussins, les aînés, 39 

Bucquoy, 18, 124, 125, 190, 191, 192, 195, 196, 197, 

198, 199, 200, 201, 202, 203, 205, 206, 207, 209, 

210, 211, 212, 213, 214, 215, 217, 218, 221, 222, 



 

 394

223, 225, 226, 227, 228, 230, 231, 232, 233, 286, 

289, 291, 298, 302, 313, 339, 343, 344, 365, 366, 

371, 375 

Bucquoy, l’abbé de, 18, 124, 125, 190, 192, 195, 196, 

197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 205, 206, 207, 

209, 210, 211, 212, 213, 214, 215, 217, 218, 221, 

222, 223, 225, 226, 227, 228, 230, 231, 232, 233, 

286, 291, 298, 302, 313, 339, 344, 365 

Buloz, François, 158 

Bürger, 15, 182, 266, 332 

Bürger, Gottfried August, 15, 182, 266, 332 

Bussy-Rabutin, 56 

Byron, 253, 332 

Cagliostro, 125, 153, 224 

Callot, 182 

Camus, 56 

Cardan, Jérôme, 142 

Cartier, Jacques, 32, 75 

Casanova, 167, 168, 322, 341, 370 

Castellan, 297 

Castiglione, 363 

Catherine II, 317 

Caylus, 102 

Cazotte, Jacques, 15, 125 

Cazotte, Jaques, 15, 125 

Célestin de Goussencourt, le père, 343 

Cervantes, 56, 388 

Chabannes, Rochon de, 243 

Challe, Robert, 43, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 60, 77, 79, 

85, 114, 152, 230, 388, 389 

Champfleury, 53 

Champlain, Samuel de, 47 

Chandler, 107 

Chapelle et Bachaumont, 36, 38, 39, 40, 41, 77, 192 

Chappuzeau, 42 

Chardin, Jean, 40, 42, 43, 107 

Charpentier, 16, 43, 138, 157 

Charpentier, l’accadémicien, 16, 43, 138, 157 

Charpentier, l’éditeur, 16, 43, 138, 157 

Charton, Édouard, 104, 389 

Chateaubriand, François-René de, 55, 62, 64, 74, 75, 

96, 97, 100, 103, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 

112, 119, 120, 139, 148, 150, 152, 163, 167, 173, 

174, 251, 296, 356, 385, 386, 389 

Cicéron, 56, 81, 363 

Cleément IX, le pape, 46 

Clément IX, le pape, 46 

Clovis, 224 

Coccaïe, Merlin, 167, 200 

Cochin, 51 

Colbert, 37 

Colet, Louise, 355, 359 

Colon, Jenny, 7, 123 

Cook, le capitaine, 68, 167, 168, 279, 322, 340, 341 

Corneille, Pierre, 56 

Coster, Laurent, 7, 186 

Courbet, Gustave, 249 

D’Assoucy, 180 

Dafné, 368 

Dante, 124, 185, 235, 238, 239, 240, 241, 244, 266, 

267, 269, 341, 370 

Defoe, 84 

Delloye, 115 

Délphine, 138, 345 

Deseine, François, 45, 51, 59 

Dickens, Charles, 246, 371 

Diderot, Denis, 17, 34, 57, 127, 193, 195, 200, 235, 

239, 240, 241, 244, 254, 364, 365, 369, 390 

Didier, Eugène, 8 

Dolci, Carlo, 246 

Dr Blanche, Esprit, 7 

Dr Labrunie, 6 

Drouet, Juliette, 116 

Du Bellay, 252 



 

 395

Du Camp, Maxime, 40, 107, 165, 382 

Duclos, 52, 58 

Duhamel, George, 73 

Dumas, Alexandre, 6, 7, 79, 80, 102, 122, 123, 136, 

137, 145, 167, 175, 176, 177, 178, 180, 181, 183, 

186, 261, 273, 287, 327, 329, 330, 346, 362, 383, 

384, 387 

Dumersan, 170 

Dunoyer, 228 

Dupaty, 51 

Dupont de Nemours, 224 

Dutacq, Armand, 288 

Ebel, 117 

Élénore d’Este, 255 

Énée, 27 

Eschérazy, le cheik druse, 296 

Esstissac, de, 36 

Eurydice, 294, 295, 308 

Ève, 308 

Fabio, 139, 336 

Faust, 13, 14, 176, 177, 186, 239, 254, 263, 266, 298, 

299, 305, 315, 324, 384 

Fénelon, 45, 356, 358 

Fichte, 239 

Flaubert, Gustave, 24, 40, 62, 82, 97, 104, 107, 173, 

355, 356, 359, 387 

Fouquet, Nicolas, 38 

Fromentin, 62, 83, 356 

Froumont, 102 

Furetière, 56 

Gargallo, 162 

Gautier, Théophile, 6, 62, 63, 97, 100, 104, 165, 257, 

266, 329, 331, 333, 362, 383 

Gemeaux, 58 

Geoffroi, 110 

Georges, ami de Nerval, 31, 51, 61, 157, 381, 390 

Gide, André, 72, 73 

Giono, Jean, 73 

Girardin, Émile de, 9, 287, 288 

Giraud et Dagneau, 8, 136 

Goethe, 8, 13, 15, 171, 175, 178, 184, 185, 186, 239, 

266, 324, 340 

Goncourt, Edmond de, 69 

Goussencourt, 285, 343 

Gracq, Julien, 71, 73 

Graimberg, Charles de, 117 

Grignan, Mme de, 81 

Guérin, Maurice de, 358 

Guimet, Émile, 99 

Guise, 86 

Gutenberg, 186 

Guttinguer, Ulric, 254 

Hakem, 153, 158, 159, 163, 217, 291, 292, 294, 295, 

296, 306, 309, 310, 311, 312, 325, 339, 340, 375 

Halévy, Fromental, 325 

Hegel, 355 

Heine, Henri, 158, 167, 340, 382 

Henri II, 33, 153, 311 

Henri III, 33 

Henri IV, 220, 223 

Herbelot, d’, 339 

Hercule, 273 

Herder, 8, 178, 179, 184, 185, 186, 237 

Héret, Mathurin, 33, 87 

Hérodote, 23, 28 

Hoffmann, 118, 167, 181, 187, 326, 340 

Holbein, Hans, le Jeune, 182 

Homère, 23, 27, 107, 109, 200, 238, 340 

Hondt, Abraham de, 54 

Horace, 56, 253, 334, 359 

Houssaye, Arsène, 7, 124, 329, 330, 331, 357, 359, 

362, 367 



 

 396

Hugo, Victor, 16, 62, 83, 99, 103, 115, 116, 117, 118, 

119, 120, 150, 152, 164, 170, 178, 181, 183, 185, 

269, 356, 387 

Humboldt, Alexandre de, 61 

Huret, Jules, 71 

Huss, Jean, 172 

Ibrahim-Pacha, 161 

Isis, 138, 159, 272, 294, 307, 308, 380 

Janin, Jules, 79, 80, 124, 125, 145, 175, 177 

Jean Paul, 266, 373 

Jean-Jacques, 34, 57, 124, 142, 143, 150, 151, 192, 

203, 205, 219, 224, 226, 238, 255, 345, 356, 365, 

382, 391 

Jeynab, 294, 366 

Julie, la petite fille de l’empereur d’Auguste, 255 

Julietta, 326 

Jupiter, 327 

Karr, Alphonse, 178, 264, 358, 380 

Klopstock, 15 

Kotzebue, 179 

Kroll, Franz, 179 

L’abbé de Bucquoy, 18, 124, 125, 190, 192, 195, 

196, 197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 205, 206, 

207, 209, 210, 211, 212, 213, 214, 215, 217, 218, 

221, 222, 223, 225, 226, 227, 228, 230, 231, 233, 

286, 291, 298, 302, 313, 339, 344, 365 

La Corbinière, 216, 217, 228, 285, 289, 305 

La Fontaine, Jean de, 38, 56, 124, 203, 227 

La Harpe, 50, 105, 244 

La Porte, Ambroise de, 87 

La Richarderie, Boucher de, 37 

La Rochefoucauld, 86, 241, 248 

Labat, 59 

Lady Montague, 277 

Lalande, Jérôme de, 51 

Lamartine, Alphonse, 62, 64, 97, 99, 101, 103, 108, 

110, 111, 112, 113, 114, 115, 116, 118, 120, 140, 

150, 152, 162, 163, 167, 173, 174, 340, 370, 385 

Lane, Edward William, 158 

Langlès, L., 43 

Laurence, Marie-Antoinette, 250 

Le Bris, Michel, 72 

le Danois, Ogier, 29 

Le Pileur, 202, 212, 221, 289, 343 

Le Tasse, 108, 255, 363 

Leclercq, Théodore, 325, 326, 342 

Lecou, Victor, 8, 125 

Leiris, Michel, 72, 73 

Lemaître, frédérick, 325 

Lemaître, Frédérick, 325 

Léonora, 304 

Lepays, 167 

Leroux, Gaston, 71 

Léry, Jean de, 33, 34, 36, 43, 56, 86, 87, 88, 89, 386, 

388 

Lescarbot, Marc, 47 

Leydet, Guillaume-Vivien, 35 

Lipse, Juste, 81 

Liszt, Franz, 7, 179, 237, 373 

Locke, John, 34 

Longueval, 196, 210, 211, 214, 216, 217, 226, 227, 

231, 233, 343, 345 

Longueville, 217 

Longuveval, Angélique de, 18, 118, 124, 125, 191, 

192, 196, 198, 199, 205, 207, 208, 210, 211, 214, 

216, 217, 218, 221, 223, 225, 226, 227, 228, 229, 

230, 231, 232, 233, 245, 254, 285, 286, 291, 298, 

305, 311, 338, 339, 343, 365 

Loti, Pierre, 62, 69, 356 

Louis XIII, 180 

Louis XIV, 37, 44, 47, 48, 190, 205, 210, 231 

Louis-Napoléon, 208, 212 



 

 397

Lovenjoul, Spoelberch de, 123 

Loyola, Ignace, 47 

Lucas, Paul, 44, 45, 53, 54, 105 

Lucien, de Samostate, 14, 28, 167, 200, 242, 249, 

340, 363, 390 

Machuel, 54 

Mandeville, Jean de, 29 

Maquet, Auguste, 15, 344 

Marcelli, 336 

Marguerite de Navarre, 57 

Marguerite de Valois, 203 

Maria-Hilf, 324 

Marie Stuart, 252 

Marivaux, 57 

Marmontel, 356, 358 

Marsan, 123, 342 

Maussant, Guy de, 62, 69, 381 

Médicis, 223 

Méhémet-Ali, 161 

Mesmer, 224 

Meyerbeer, 329, 330 

Michaud, 199, 215, 218, 344 

Michaud, biographe, 199, 215, 218, 344 

Mille, Pierre, 71 

Misson, 45, 51, 59, 82 

Misson, Maximilien, 45, 51, 59, 82 

Mme Cortois de Quincy, 59 

Mme de Staël, 63, 100, 340, 356, 389 

Mme Sainte-Colombe, 7 

Mohamed, 268 

Moïse, 307, 308 

Molière, 56, 266 

Monaigne, Michel de, 34, 35, 36, 56, 60, 75, 77, 86, 

119, 142, 387 

Montagu, 172 

Moore, Thomas, 253 

Motteley, 212 

Mozart, 238, 241, 307 

Musset, Alfred, 116, 238, 241, 254, 356 

Napoléon, le Ier, 114, 208, 212, 388 

Néron, 273, 310 

Niquet, Paul, 243, 353 

Nodier, Charles, 62, 64, 114, 137, 190, 193, 200, 201, 

204, 296, 297, 300, 301, 302, 304, 305, 306, 313, 

331, 340, 342, 359, 381 

Nointel, 102 

Nouvelle, 259 

Octavie, 6, 16, 123, 138, 141, 144, 148, 153, 162, 

307, 368 

Orphée, 294, 295, 307, 308 

Ovide, 56, 254, 255, 299, 334 

Pandora, 7, 16, 141, 153, 220, 251, 263, 272, 322, 

323, 324, 325, 326, 327, 328, 342, 348, 359, 360, 

366, 368, 379, 381 

Parck, Mougo, 107 

Pascal, Blaise, 111, 241, 248 

Pasquier, Etienne, 81 

Patin, Guy, 56 

Pausanias, 109 

Pécopin, 116, 117, 269, 327 

Personnes, 6 

Pétrarque, 81, 334 

Pétrone, 200 

Pierre le Grand, 186 

Pindare, 109 

Planchet, le père, 115 

Platon, 363 

Pleyel, Marie, 7, 324 

Pline, 23, 299 

Plutarque, 109, 370 

Poe, Edgar, 241 

Polia, 294, 295, 297, 298, 299, 300, 301, 303, 304, 

305, 306 

Polo, Marco, 29, 30, 40, 41 



 

 398

Pontchartrain, de, 216 

Prométhée, 178, 179, 187, 237, 315, 325, 327 

Provost-Raymond, 259, 260 

Pückler-Muskau, 180 

Pythagore, 307 

Querlon, Meunier de, 36 

Quincey, Cortois de, 58 

Quinet, Edgar, 116 

Rabbe, Alphonse, 358 

Rabelais, François, 32, 56, 167, 200, 242, 249 

Racine, Jean, 56 

Raisin, 42 

Raymond, Pierre, 53, 54, 55, 79, 379 

Rembrandt, 9, 171, 176, 179, 181, 182, 185, 186 

Rembrandt,, 9, 171, 176, 179, 181, 182, 185, 186 

Renduel, Eugène, 6 

Renneville, Constantin de, 125, 192, 343, 344 

Retz, la cardinal, 142 

Retz, le cardinal, 142 

Riancey, 196, 206, 208, 212, 213, 221, 286 

Richard, 52, 58, 117, 325 

Rimbaud, Arthur, 6 

Ronsard, 252, 328, 331, 334 

Rosenkranz, 117 

Rosier, Camille, 165 

Rosset, François de, 56 

Rousseau, 34, 57, 124, 142, 143, 150, 151, 192, 203, 

205, 219, 224, 226, 234, 238, 254, 255, 345, 356, 

365, 382, 391 

Rousseau, Jean-Jacques, 143, 151, 356, 391 

Royer, Alphonse, 178 

Rubens, Peter-Paul, 6, 171, 185, 186, 187, 189, 243 

Rusticello, 29, 40 

Sacy, Silvestre de, 163, 173, 310, 340 

Saint Augustin, 142 

Saint Sylvestre, 159 

Sainte-Beuve, 288, 334, 356, 382 

Saint-Georges, 157 

Saint-Martin, 8, 224 

Saint-Médard, 224 

Saléma, 164, 168, 294, 296, 309 

Salluste, 58 

San Nicolo, 296 

Sand, George, 62, 75, 179, 180, 186, 254, 387 

Sandoz, Marc, 58 

Sandras, Courtilz de, 56 

Sarastro, 308 

Sartorius, 158 

Sartre, Jean-Paul, 148 

Savary, 94 

Scarron, Paul, 56, 325 

Scheltema, 179 

Schikaneder, Emanuel, 307 

Schiller, 15, 175, 187 

Schreiber, Aloïs, 117 

Scott, Walter, 98, 214, 251, 254 

Scribe, 253 

Sealsfield, Charles, alias Kark Postl, 15 

Segalen, Victor, 73 

Seignelay, 54 

Sénèque, 81, 363 

Sétalmulc, 294, 295, 310, 311 

Sévigné, Mme de, 81 

Sévry, Jean, 32 

Simane, Mme de, 82 

Simond, Louis, 68 

Sophie, 326, 391 

Sorel, Charles, 56 

Spifame, Raoul, 125, 136, 152, 311 

Spikher, Sperme, 326 

Spon, Jacob, 45, 51 

Staël, Mme de, 63, 100, 340, 356, 389 

Stanhope, lady, 115 

Stendhal, 16, 57, 62, 64, 68, 103, 148, 383, 388, 389 



 

 399

Stephanopoli, 297 

Sterne, 17, 67, 167, 168, 193, 194, 200, 201, 239, 

241, 322, 340, 341, 353, 359, 370 

Sue, Eugène, 288 

Swendenborg, 124, 266, 267 

Swift, 84, 200, 201 

Sylvain, 192, 203, 205, 217, 277, 338, 349, 362, 365 

Sylvie, 5, 16, 55, 124, 138, 141, 143, 148, 153, 158, 

205, 220, 224, 244, 251, 254, 265, 300, 304, 338, 

345, 346, 353, 359, 383, 384 

Tacite, 117 

Taine, Hippolyte, 24 

Tamina, 308 

Tamino, 308 

Tavernier, Jean Baptiste, 26, 40, 42, 43, 107 

Terrasson, l’abbé, 307 

Thevenot, Jean, 45 

Thevet, André, 33, 34, 40, 43, 86, 87, 88, 89, 386 

Tournefort, Joseph Pitton, 45, 105 

Tournier, Michel, 73 

Triptolème, 307 

Tronchet, Etienne de, 81 

Tubal-Kaïn, 314 

Uhland, 253, 332 

Ulysse, 27, 200 

Urbain, Jean-Didier, 68 

Varin, 170 

Vatel, 198 

Vénus, 294, 296, 297, 298, 299, 300, 301, 304 

Vignet, Claude, 311 

Villegagnon, 33, 86, 88 

Villon, François, 180 

Virgile, 23, 27, 59, 108, 109, 117, 238, 239, 240, 266 

Vitruve, 299 

Vivetières, Marsollier des, 325 

Voiture, Vincent, 81 

Volney, 94, 95, 100, 105, 112, 113, 163, 167, 172, 

174, 306, 370 

Voltaire, 57, 386 

Wahby la Bohêmienne, 326 

Wahby, la Bohêmienne, 326 

Watteau, 298 

Xau, Fernad, 71 

Xavier, François, 47 

Yousouf, 295, 310, 311 

Zénophon, 363 

 


